Cours Canguilhem

l. Canguilhem : un épistémologue militant (1904-1995) qui peut étre
qualifié de rationaliste vital toujours engagé dans la vie de la cité

1/ Présentation générale

« Canguilhem incarne une position philosophique assez atypique : il étudie les
sciences en historien et en philosophe, de méme qu’il pense que U’histoire doit étre
philosophique, c’est-a-dire réfléchir a la genese et l’évolution des concepts. La
philosophie des sciences doit s’intéresser a la formation des concepts, et c’est pour
cette raison qu’il s’intéresse a des termes tels que réflexe, milieu, norme, qui
vont lui permettre de proposer une philosophie du vivant, une philosophie que
’on peut qualifier de biologique.

Canguilhem exerca une influence déterminante en France dans les années 60
sur de nombreux philosophes et sociologues : il fut le professeur de Foucault et de
Bourdieu par exemple. Foucault qui le présente en ces termes dans un articile
intitulé « La vie, U"expérience et la science » : « Un homme dont [’ceuvre est
austere, volontairement délimitée, et soigneusement vouée a un domaine
particulier dans une histoire des sciences qui, de toute facon, ne passe pas pour
une discipline a grand spectacle, s’est trouvé d’une certaine maniere présent dans
les débats ou lui-méme a bien pris garde de ne jamais figurer. » CEuvre austére
effectivement, qui traite d’objets tres spécifiques et érudits. Foucault poursuit en
classant Canguilhem, avec Cavaillés et Bachelard, du c6té d’une famille de
philosophes s’interrogeant sur les questions du savoir, de la rationalité et du
concept. Famille qui s’opposerait a celle s’intéressant plutot a U’expérience, le
sens et le sujet, que représentent cette fois Sartre et Merleau-Ponty. Or, note
Foucault, c’est justement ces philosophes attachés aux questions de la raison et du
concept qui, durant le second conflit mondial, se sont montrés les plus engagés,
« comme si le fondement de la rationalité ne pouvait étre dissocié de
’interrogation sur les conditions actuelles de son existence. » Effectivement,
Canguilhem et Cavailles ont accompli des actes héroiques durant la seconde
guerre mondiale et n’ont pas hésité a prendre les armes.

Cet engagement pratique se montre, sans se dire directement, dans les écrits
de Canguilhem, et notamment dans La connaissance de la vie. Ce texte parle
expressément d’histoire des sciences et d’épistémologie, tout en évoquant
d’autres problématiques. Ces essais nous parlent bien d’autre chose que de ses
themes affichés et explicites tels que physiologie et pathologie, science et
technique, norme et monstre, milieu et organisme, réflexe et muscle. Reprenant
les mots de Claude Debru, spécialiste de Canguilhem, on peut affirmer que cet
ouvrage « nous parle de ce qui en nous est vivant et nous donne une magistrale
lecon de vie ». D’une certaine maniére, on peut dire que Canguilhem s’avance
masqué. Les détours stratégiques qu’il met en ceuvre ne sont pas gratuits et
appuient des positions philosophiques fermes. Il met ainsi au point une
épistémologie militante, comme ’affirme Xavier Roth dans son ouvrage Georges
Canguilhem et ’unité de [’expérience en 2013. C’est bien pour cela que, en 1963,
Canguilhem définit la vie comme <« activité d’opposition a [’inertie et a
’indifférence ». Cette phrase peut s’interpréter comme une proposition de
philosophie générale. Il pose ici une équivalence entre activité et vie car la vie



est fondamentalement capacité et pouvoir, elle est capacité polarisée. Vivre c’est
dire NON. Non a quoi ? A I’inertie, pour revendiquer la capacité de présider a ses
propres mouvements. Vivre, c’est aussi s’opposer a l’indifférence, c’est poser des
valeurs. La vie ne connait ni n’accepte la neutralité. Elle préfére, sélectionne,
choisit, repousse : elle constitue son milieu. Choisir n’est pas tant une nécessité
qu’une obligation, un devoir. Dés les années 40, dans sa theése Essai sur le normal
et le pathologique, Canguilhem écrit que « la vie est polarité et par la méme
position inconsciente de valeur », que « la vie est en fait une activité normative »,
qu’elle est une « activité d’information et d’assimilation », une « activigé polarisée
de débat avec le milieu » et qu’elle ne peut étre « indifférente aux conditions dans
lesquelles elle est possible ».

Or cette these de médecine (Essai sur le normal et le pathologique) a été
rédigée lors du second conflit mondial. Cette promotion du « pouvoir normatif de
la vie que la maladie continue d’exprimer ne peut étre séparé du combat pour
Uinstauration d’une norme politique qui ne consacre pas le regne absolu du
massacre et de la mort », écrit Claude Debru. En pleine occupation allemande, a la
faculté de Strasbourg repliée a Clermont-Ferrrand, ce professeur de philosophie
soutient une these de médecine qui affirme que si « la maladie est un mode de
vie rétréci », la santé c’est au contraire « la possibilité de dépasser la norme qui
définit le normal momentané, la possibilité de tolérer des infractions a la norme
habituelle et d’instituer des normes nouvelles dans des situations nouvelles. »
De plus ’homme ne se sent en bonne santé que lorsqu’il se sent plus que normal,
c’est-a-dire normatif, capable de suivre de nouvelles normes de vie.
Heureusement qu’il existe des « hommes normatifs, des hommes pour qui il est
normal de faire craquer les normes et d’en instituer de nouvelles ». Et Canguilhem
conclut en ces termes : la vie est « non pas seulement soumission au milieu mais
institution de son milieu propre ».

Replacés dans leur contexte d’écriture, ces lignes montrent combien cette
épistémologie n’est en rien gratuite et ne peut étre coupée d’une philosophie de
’action et de I’engagement. Il s’agit de lutter et de combattre. Le savoir est
embarqué et pris dans un univers historique. Rappelons a ce propos ’affirmation
qui ouvre La Connaissance de la vie : « C’est un des traits de toute philosophie
préoccupée du probléeme de la connaissance que l’attention qu’on y donne aux
opérations du connaitre entraine la distraction a ’égard du sens du
connaitre. » (c’est nous qui soulignons). Canguilhem reconnait ici ’inanité d’une
entreprise eplstemolog1que qui serait menée pour elle-méme : « savoir pour savoir
ce n’est guere plus sensé que manger pour manger ou tuer pour tuer ou rire pour
rire ». La raison et le sens du savoir ne se cherche pas dans le savoir lui-méme. La
connaissance est toujours une activité différée qui est suscitée par une altérité,
une question, un choix a faire, un obstacle a surmonter.

» Les combats de Canguilhem

Toute sa vie il s’est opposé au scientisme, au réductionnisme, au sociologisme,
au comportementalisme, a tout ce que représentent le positivisme de Taine et un
certain nombre de théories et de mouvements en -isme. Il plaide pour une éthique
du risque et fustige ceux qui se réclament du fait, rien que du fait — fait auquel il
oppose l’idée de la valeur. Il invente une philosophie de I’action qui refuse le
controle social. Il a, aussi, ouvert la voie a une conception ouverte de la maladie.
L’expérience du vivant ne peut qu’étre individuée et singuliére. Il nous rappelle a



notre individualité de vivant et a notre vie singuliere. La vie est poésie créative,
c’est-a-dire possibilité de chances et de créations.

Peut-on rapporter sa philosophie a sa vie, a sa trajectoire biographique ? Cette
tentation, relier sa vie a l'ceuvre de Canguilhem, est irrépressible. Il est né la
méme année que Sartre et Lévinas, en 1904. Il a progressivement construit une
philosophie de la médecine, a abandonné le pacifisme de son maitre Alain (ce
dernier représente le radicalisme et le pacifisme qui a eu beaucoup de disciples
parfois devenus des collabotareurs...), s’est engagé dans la Résistance, a été un
pédagogue attentif a ce que ses éleves pensent plutot qu’ils ne récitent.

Il est avant tout un philosophe de la vie qui a étudié U’histoire des sciences.
Cette vie est lutte contre le négatif. La vie est alors ce qui résiste a la maladie, et
’homme sain est celui qui sait surmonter la maladie et en sortir, d’une certaine
maniere, nouveau. Pourquoi est-il devenu médecin ? Pourquoi a-t-il lutté contre les
Nazis et le régime de Vichy en entrant dans la Résistance ? Il n’a jamais mis en
avant son activité de résistant, est resté tres discret, mais a souvent rendu
hommage a Jean Cavaillés, philosophe et mathématicien résistant assassiné par les
Nazis en 1944, dont il dit entre autres qu’il fut « un philosophe mathématicien
bourré d’explosifs ». Résister, c’est agir au nom de valeurs comme la justice,
’égalité et la fraternité, c’est refuser certains faits. Si nous dépendons parfois des
choses et des faits, il faut s’efforcer de les changer, de les faire évoluer une fois
qu’on les a évalués. Etre vivant, c’est étre en proie aux valeurs, au sens ou le
vivant est ainsi fait qu’il ne peut pas ne pas préférer et exclure. C’est ce que
Canguilhem appelle la polarité axiologique de la vie. Il s’appuie sur celle-ci pour
combattre les conceptions déterministes du milieu. Le propre du vivant n’est pas
de subir le milieu mais « de se faire son milieu, de se composer son milieu ».
Chaque vivant découpe, dans l’environnement général, un milieu qui lui est propre
en fonction d’un besoin pris pour norme.

Cet intellectuel engagé n’hésite pas a passer a l’action, tant en politique qu’en
philosophie. Exposons quelques-uns de ses combats :

Nommé professeur de philosophie a Toulouse en 1936, Canguilhem fréquente les
milieux antifascistes particulierement actifs de la ville et notamment U'immigré
italien Silvio Trentin auprés duquel il conforte sa conviction qu’il faut agir face a
une situation internationale se dégradant. Dans ce contexte, pour Canguilhem, il
n’y a d’autre choix que de « passer a ’action ». C’est de cette période que date la
rupture non seulement avec le pacifisme d’Alain mais également avec sa
philosophie intellectualiste. Le changement d’orientation politique de Canguilhem
par rapport a Alain, sa conviction qu’il faut agir, ’lamene a reconsidérer la thése
philosophique de son maitre sur le primat de la connaissance vis-a-vis de
’action. Il faudrait donc, pour Canguilhem, <« passer a l’action » autant
politiquement que philosophiquement.

Sur le plan politique, cette conviction conduit Canguilhem a entrer dans la
Résistance pendant la deuxieme guerre mondiale. Sur le plan philosophique, il
s’agit maintenant pour Canguilhem d’interroger [’originalité de [’action par
rapport a la connaissance. Et cela commence par faire I’expérience du concret.
Revenant sur les raisons qui 'ont poussé a entamer des études de médecine en
1936, dans l’introduction de sa thése de 1943, Canguilhem écrit : « nous attendions
précisément de la médecine une introduction a des problemes humains concrets.
La médecine nous apparaissait, et nous apparait encore, comme une technique ou
un art au carrefour de plusieurs sciences, plutot que comme une science
proprement dite. Deux problémes qui nous occupaient, celui des rapports entre



sciences et techniques, celui des normes et du normal, nous paraissaient devoir
bénéficier, pour leur position précise et leur éclaircissement, d’une culture
médicale directe ».

Il s’engage aussi pour la paix en Algérie. En 1981 il participe au mouvement de
soutien des intellectuels en faveur de Solidarnosc.

Enfin il défend I’enseignement laic et le principe républicain de laicité.
« L’'idée de la laicité, c’est celle d’une forme et d’un statut de l’enseignement,
tels que la formation des esprits, dans ce qu’elle a d’impérieux et de fondamental,
échappe en droit et en fait a toute influence séductrice, a tout infléchissement
sentencieux. »

La vie de ce philosophe confirme ainsi sa philosophie de la vie ! Présentons
justement ses débuts dans la vie et les multiples visages, engagements de ce
philosophe...

2/ Un khagneux éleve d’Alain issu d’un milieu populaire : Quelle est sa
jeunesse ? Ses premiers écrits ?

Canguilhem est né a Castelnaudary en 1904 ; il est fils d’un tailleur de
village. Il descend d’une famille paysanne et manie ainsi la charrue bien avant le
concept comme le montrent certaines photos de lui alors qu’il est encore jeune
homme. Il montre a Paris pour ses études et integre une khagne a Henri IV ou il a
comme professeur Alain. Il réussit Normale Sup en méme temps que Sartre et Aron,
en 1924. Ces derniers, raconte-t-il, ne lui proposaient jamais de |’accompagner au
cinéma et il a souffert de cette mise a ’écart qui révele une différence de classe
que Bourdieu théorisera...

Pendant qu’il est rue d’Ulm il se montre assez rebelle vis-a-vis des
institutions autoritaires comme le directeur de U’Ecole, mais aussi du ministre
socialiste qui voulait que les intellectuels (et donc les étudiants) s’engagent dans
Ueffort de guerre. Il organise alors des spectacles parodiques pour se moquer des
puissants et des autorités. Il doit pourtant faire son service militaire et laisse
volontairement tomber sa mitrailleuse sur le pied d’un de ses examinateurs pour
exprimer son refus de participer a ’armée. Sanctionné, il fait 18 mois de service
comme deuxieéme classe. Il éprouve une forme de répulsion pour ’armée, lui qui a
vécu la premiére guerre comme une épreuve considérable alors qu’il avait une
quinzaine d’années. Il signe ses premiers textes G. C languedocien et revendique
ses origines paysannes. Il gardera toujours son accent natal.

Il écrit de nombreux articles et collabore par exemple aux Libres propos
(journal d’Alain) et a la revue pacifiste Europe. Il adhere en 1934 au Comité de
vigilance des intellectuels antifascistes fondé a Uinitiative d’Alain. Il publie un
Traité de logique et de morale en 1939. Ses premiers textes sont assez
provocateurs. Il se revendique comme un étudiant certes, mais comme un
intellectuel qui passe aussi beaucoup de temps a labourer a la campagne et qui sait
manier la charrue... Il se moque des arrivés, du luxe, refuse la perspective de la
guerre. Il oppose souvent le fait’ a la valeur et construit finalement une

"Il se moque du déterminisme des faits. Penser 'homme a partir de ses racines, c’est aberrant. Un
homme n’est pas une plante ! La conception déterministe du milieu est réfutée par la géographie, de
méme que le sera la psychologie behavioriste. ..



philosophie des valeurs, ce que la science ne peut en aucun cas faire. Il se
moque des « adorateurs du fait brut » que sont pour lui par exemple les
psychologues (ce sont des auxiliaires de police, ainsi qu’il I’écrit en 1958 dans un
article intitulé Qu’est-ce que la psychologie ?), et leur rappelle 'importance de la
valeur et de l’idéal qui font aussi partie du réel. La morale doit étre insoumise a
Uordre établi : il faut étre capable de nier et refuser ce qui est (le fait) pour faire
advenir la valeur au nom d’un idéal. Ses écrits sont toniques, violents. Ses
engagements sont forts. Son « discours du prix de Charleville » est [’occasion de
s’en prendre a Barres et Taine. Il critique I’idée de race, de milieu, fait allusion
a l’affaire Dreyfus dans ses écrits. Ce point de vue critique du concept de
milieu, il le poursuivra de maniére scientifique et historique dans les années qui
suivent. Il critique d’emblée le déterminisme qui est associé a cette notion.

Son premier « vrai » livre est publié quand il a 40 ans, et c’est donc une
reprise de sa thése de médecine consacrée au normal et au pathologique, théme
qui est repris dans un des articles au programme. On y reviendra.

C’est aussi un « lecteur répulsif » de Bergson (qui est cité a l"ouverture de
notre chapitre « Méthode »), un admirateur du perspectivisme de Nietzsche. Ses
travaux ne sont pas simplement dans la continuité de G. Bachelard comme on a
tendance a le croire quand on le présente comme un épistologue.

Ses écrits de jeunesse traduisent en tout cas un intérét pour la politique,
comme en témoigne le texte intitulé Le Fascisme et les paysans qui emploie un
vocabulaire marxisant : comment combattre le fascisme ? Il veut comprendre
quelles sont les préoccupations de la paysannerie et lui donner les moyens de
refuser le fascisme. Il lit surtout Valéry et Alain. D’emblée, aussi, une
interrogation métaphysique traverse ses premieres interventions : en quoi
consiste la singularité de I’homme et de I’action humaine ?

3/ Un philosophe du concret qui refuse les abstractions et qui veut penser le
vivant et la vie

Canguilhem n’est pas tant un médecin philosophe ou écrivain (Céline par
exemple) qu’un philosophe meédecin. La question centrale que pose toute son
ceuvre est la suivante : peut-on étudier la vie, qui rend possible notre existence,
comme on étudierait un objet extérieur ?

Jeune enseignant de philosophie, Canguilhem prefere étudier la médecine,
plutot que la biologie. Le sens de ce choix tient, explique-t-il, a une préférence
pour le concret, la vie de tel vivant, individu singulier, plutoét que les lois de la
vie en général. Il remarque que méme Claude Bernard reconnait que « c’est a
’individu que le meédecin a toujours affaire ». Canguilhem déclare : « Nous
attendions précisément de la médecine une introduction a des problémes humains
concrets ». Il parle aussi de l’idiosyncrasie sur laquelle repose toute la médecine.
« La médecine, raconte-t-il, nous apparaissait et nous apparait encore, comme une
technique ou un art au carrefour de plusieurs sciences, plutét que comme une
science proprement dite ». Il dira beaucoup plus tard, en 1990, qu’il n’y a pas de
science de la santé : « Santé n’est pas un concept scientifique, c’est un concept
vulgaire « .



Il exerca tres ponctuellement en tant que médecin pendant la Résistance, et
parle comme d’un souvenir traumatisant le fait qu’il ait dG amputer un de ses
camarades résistants. En octobre 1940, il a refusé de préter serment a Pétain,
comme cela lui était demandé en tant que fonctionnaire (« je n’ai pas passé
l’agrégation de philosophie poue enseigner Travail, Famille, Patrie »), et il envoie
sa démission au recteur de [’académie de Toulouse. Il ne veut pas étre un
fonctionnaire de Vichy. C’est un philosophe qui met en pratique sa théorie sans
attendre. Il entre plus tard dans le maquis, s’est engagé dans une Résistance
active, menée en Auvergne, avec d’Astier de La Vigerie, participant aux activités
du Mouvement Libération-Sud. Il a été jusqu’en 1944 un médecin du maquis. Ses
confidences sur cette partie de sa vie sont rares.

Ce philosophe est donc intéressé par la question du vivant, comme le prouve
entre autres le titre de l’introduction de son essai au programme, « La pensée et le
vivant ». Les articles de La Connaissance de la vie renvoient ainsi tres souvent a
des sciences comme la physiologie (science des fonctions qui présente la vie
comme organisation liée a un ordre de propriétés, soit une organisation précaire et
plastique de puissances qui permet des équilibres singuliers et mouvants) et la
biologie, mais aussi I’embryologie, disciplines qui sont les plus aptes a penser ce
vivant. Pensée du vivant qui lui permet d’aboutir a une philosophie de la vie. La vie
c’est, historiquement, animation, mécanisme puis enfin organisation. L’idée
d’organisation fait du vivant un systéme dynamique dont ’état de stabilité assure
une existence multiple qui ne peut étre enfermée dans une normalité statistique :
la narratrice du Mur invisible, le capitaine Nemo, le narrateur du roman de Verne
semblent incarner admirablement cette définition du vivant qui expérimente la
nature, la nature étant ici entendue comme milieu, terme sur lequel Canguilhem
s’arréte longuement, notamment dans son chapitre « Le vivant et son milieu ».

4/ Un penseur interdisciplinaire qui définit la philosophie de maniére singuliére
en la distinguant de la science

Ce penseur interdisciplinaire est tout a la fois agrégé de philosophie, médecin,
enseignant, mais aussi auteur d’une thése de lettres intitulée La formation du
concept de réflexe aux 17e et 18e siecles ! Canguilhem ne cesse de faire des liens
entre philosophie, médecine et sciences de la société. Il a plusieurs fois dit sa
volonté d’intégrer a la philosophie des méthodes et des acquisitions de la
médecine. Comment ce bagage intellectuel lui permet-il de définir la spécificité de
la philosophie ?

Il définit la philosophie non de maniére hautaine, mais par le fait d’examiner
et d’assigner de maniére critique les valeurs. Historiquement, la philosophie est
un effort de Uesprit pour donner une valeur a U’expérience humaine. La
philosophie est une pratique a laquelle se livre U'individu confronté a des valeurs
multiples et antagonistes, qu’il cherche a comparer et ordonner dans une quéte
d’unité. L’activité philosophique veut mettre en ordre et hiérarchiser des valeurs.
Pour Canguilhem il n’y a pas, a proprement parler, de vérité philosophique,
déclaration qu’il fit lors d’une émission télévisuelle qui suscita des réactions
indignées chez les professeurs de philosophie. La valeur de la philosophie n’a rien
a voir avec le vrai ni le faux. « Il n’y a pas de vérité philosophique. La philosophie
n’est pas une science, par conséquent j’estime que le terme de vérité ne lui
convient pas : ce qui ne veut pas dire que la philosophie soit un jeu sans portée. La



valeur de la philosophie est ailleurs que dans la vérité. La vérité n’est pas la seule
valeur a laquelle ’homme puisse se consacrer. Cela ne veut pas dire que la
philosophie puisse étre moins que la science. La philosophie, c’est la science
confrontée a d’autres valeurs qui lui sont étrangeres. »

La philosophie est justement la discipline qui permet de mettre en ceuvre le
plus efficacement cette pensée interdisciplinaire.

Quels sont les rapports de la philosophie avec la science ? Pour Canguilhem, la
philosophie est une activité autonome, qui doit s’intéresser a la science, mais ne
peut se confondre avec elle. En effet, c’est de la science, et d’elle seule, qu’elle
tient la connaissance du vrai, ainsi qu’une forme d’inspiration. Mais la
connaissance des vérités scientifiquement établies constitue un point de départ et
non pas l’achévement de ’activité philosophique - auquel cas, cette activité se
trouverait dans la position d’étre une « redondance de la science », ce qui est a
exclure. Aussi la philosophie se situe-t-elle chez Canguilhem du c6té de la sagesse,
de la vie concrete, de la recherche de sens et de totalité

5/ Un enseignant caractérisé par un gout prononcé pour la pédagogie

Canguilhem fut philosophe professeur de lycée puis d’université. Il dirigea les
théses de Michel Foucault et de Pierre Bourdieu et eut des responsabilités
pédagogiques en tant qu’inspecteur général de philosophie et directeur du jury de
’agrégation de philosophie.

Il déteste le jargon et se veut toujours pédagogue, lui qui a enseigné a des
publics divers, participé a des émissions de télé « grand public » (il a cherché a
s’adresser a un large public en débattant avec d’autres devant des caméras par
exemple. A voir : Uentretien avec F. Dagognet disponible sur youtube), composé
des manuels scolaires pour les lycéens.

Il a enfin occupé des fonctions institutionnelles : de 1955 a 1971, il dirige
U’Institut d’histoire des sciences et des techniques.

Quel enseignant était-il ? Pour lui enseigner la philosophie au lycée était une
mission particuliere. Il faut apprendre aux éléves a penser et non a réciter ou
restituer. Le cours de philosophie ne peut étre ’exposé de doctrines qu’il faut
exposer. Il proteste contre les jurys de bac qui posent des questions de cours aux
éléves. L’enseignement de la philosophie ne peut étre |’apprentissage de doctrines
que lon récite sans les incarner personnellement. Canguilhem a inventé des
instruments, des livres de philosophie que les éléves doivent investir, des
anthologies de textes auxquelles Deleuze a participé. Il veut que le professeur
s’engage devant ses éleves par l’exemple pour leur montrer ce que c’est que
penser. Lui-méme était un professeur déroutant et envoltant. Ses éléves en ont
parfois témoigné... Il faisait par exemple composer des cahiers a ses étudiants avec
des feuillets qui permettaient une certaine liberté dans l’apprentissage des cours.

Canguilhem parle de la jeunesse dans une émission de radio en 1952 de
maniere trés belle : « La jeunesse c’est la vie révée. Ce n’est pas ’age heureux.
Rien n’est plus béte que le golt du bonheur. C’est la vie telle que doit se la
représenter un vivant qui se sait vivant. Savoir de ce qui n’est pas encore... la vie
est révée comme un projet. La jeunesse ne sert a rien. Elle est sans prix car elle
est la valeur de la vie. Chaque individu humain est capable de se représenter sous



le nom de jeunesse une chance et une responsabilité de nouveauté. La vie est au
fond poésie et création. » Il faut que la jeunesse soit impertinente et libre ! Il faut
du courage pour se tenir dans une position active et féconde. Pour Canguilhem
’appartement a un parti renvoie a une forme d’inertie. Il faut tenir une position
déliée et détachée, intellectuellement aussi bien que politiquement. La jeunesse
est aussi identifiée a la santé car elle est plastique, tolere beaucoup d’écarts avec
les normes. Etre jeune, c’est pouvoir affronter des crises. La santé consiste a
pouvoir abuser ; vieillir c’est voir diminuer ses capacités de réaction...

6/ Présentation de |’ceuvre la plus connue de Canguilhem, Le normal et le
pathologique (1943) : sa thése de médecine

Le texte pose deux questions simples : l’état pathologique, la maladie ne sont-
ils qu’une modification quantitative de l’état normal ? Quel est le statut de la
physiologie? ?

Sa thése est qu’en matiére de normes biologiques, c’est toujours a l’individu
qu’il faut se référer. Quand il s’agit de U’étre humain, c’est la douleur de
Uindividu, sa détresse, la détresse qui met a ’épreuve ses assurances vitales, qui
Uincitent a se déclarer malade et a faire appel au médecin. L’humain malade qui
se déclare tel juge l’état de ses normes biologiques. Ce jugement peut avoir des
incidences sur le devenir de ces normes mémes. Il consiste a comparer ses
possibilités d’aujourd’hui a celles d’hier. Or ce qui est menacé par l'individu, ce
n'est pas la fonction ou l’existence de tel organe, c’est ’allure de vie de
’individu, c’est-a-dire le tout de ses relations avec son milieu dans son devenir.
La pathologie n’est donc pas |’absence de normes, mais une normativité restreinte.

La clinique est indispensable, car elle met « le médecin en rapport avec des
individus complets et concrets et non avec des organes et leurs fonctions ». Elle
permet d’apprécier le jugement du malade. Et Canguilhem de proposer cette
définition de la maladie : « Etre malade, c’est vraiment pour ’homme vivre d’une
autre vie méme au sens biologique du mot ». Et étre médecin, c’est « prendre le
parti de la vie » aux cotés du malade. Par la médecine, qui est une « art de la
vie », le vivant humain prolonge la vie en lui apportant « la lumiére relative mais
indispensable de la science humaine, ’effort spontané de défense et de lutte
contre tout ce qui a valeur négative. »

Si le médecin a ainsi oublié le malade, c’est a cause du positivisme selon
Canguilhem, incarné par A. Comte qui se posait en héritier des Lumieres. Ce
dernier fait de la technique une servante docile de la science alors que selon
Canguilhem elle doit étre tenue pour une « conseillere et animatrice, attirant
’attention sur les problemes concrets et orientant la recherche en direction des
obstacles, sans rien présumer a l’avance des solutions théoriques qui leur seront
données. » On ne peut accorder a la science le pouvoir de dissiper tous les
mystéres qui font obstacle au progrés humain, et il faut reconnaitre a la
technique une témérité que la science lui refuse. Ainsi la science ne peut étre
tenue pour ’application d’une science a des cas d’irrégularité constatée. C’est
plutot un art destiné a répondre a l’appel d’un vivant humain en détresse.

2 Au terme de son ouvrage, il définit celle-ci comme <« la science des allures stabilisées de la vie ».
Définition dynamique, car « des allures ne peuvent étre stabilisées qu’apres avoir été tentées, par
rupture d’une stabilité antérieure. »



Peut-on alors définir la santé ? Les médecins sont plus bavards quand il s’agit
de parler de maladies... Et pour cause, il n’y a pas de science de la santé. C’est
une valeur, un « luxe biologique » qui s’éprouve individuellement dans la
conscience d’une capacité, que chacun peut acquérir, avoir ou perdre, de
dépassement de ses capacités initiales. Ainsi les valeurs de normal et de
pathologique sont relatives et individuelles. La santé est en fait une affaire de
sentiment. Ce sentiment n’est pas évacuable. Il n’y a pas de savoir, de science de
la santé. Elle n’existe que par référence a une perception subjective. J’attache de
la valeur a me sentir bien portant. Or la maladie vient introduire une fissure dans
ce sentiment d’étre bien portant. La maladie dissout la santé. La santé devient une
valeur quand elle traverse U’expérience de la maladie. La grande santé selon
Nietzsche, c’est le fait de se remettre de la maladie et devenir autre... La grande
santé inclut la question de la maladie ! Bref, la santé n’est pas un état normal, car
elle n'est pas un état mais une capacité d’adaptation individuelle aux variations du
milieu. Par sa normativité, un vivant ne se contente pas de se maintenir. Il crée de
nouvelles normes ou regles de fonctionnement vital. Il est en effet défini par une
puissance d’adaptation.

Peut-on définir la guérison ? Ce qui est certain c’est que le vivant qui a été
malade ne revient jamais purement et simplement a son état antérieur. La guérison
n’est pas un retour. Dans des conditions nouvelles, le sujet doit pouvoir accepter
une vie qui ait a ses propres yeux assez de qualités pour étre vivable.

« Il ne peut y avoir de maladie sans malade... Il n’y a rien dans la science qui ne
soit apparu dans la conscience. C’est le malade qui est dans le vrai. » Cette
conception a des implications considérables. La maladie est toujours |’affaire
d’une expérience vécue par quelqu’un. Il en a donc une conscience, méme si elle
est inadéquate. L’histoire de la médecine, c’est |’histoire de la promotion du
malade qu’il faut accueillir dans la clinique. Cette relation étroite entre le
médecin et son patient va de pair avec l'abandon de l’idée selon laquelle la
médecine serait une science exacte.

Qu’est-ce qu’un bon médecin ? C’est celui qui n’est pas soumis a l’autorité
scientifique revendiquée par la physiologie qui concoit la maladie comme un écart
par rapport a une moyenne exprimant le fonctionnement non perturbé d’un
organisme. Il faut au contraire adopter le point de vue du malade et « prendre le
parti de la vie », soit : non le parti d’une moyenne statistique, mais d’un individu
dont le pouvoir de normativité sur son milieu se trouve dimiAnué.

Qu’est-ce qu’étre normal pour un étre vivant ? Etre normal c’est étre
normatif et affirmer « I’originale normativité de la vie ». Pour un humain, c’est, le
sachant, vouloir prolonger cette normativité par une maitrise rationnelle de son
allure. Ce qui est normal pour ’humain, c’est de vivre avec un certain nombre
d’anomalies !

C’est en tant que vivants que nous pensons le normal, le pathologique, la vie.
Nous sommes donc juges et partis. Le conflit n’est pas entre le conflit et la vie,
mais entre la pensée et la vie et de l’autre le milieu de vie. La biologie et donc la
médecine sont des actes vitaux, des prolongements de la vie. La vie s’invente dans
la médecine et dans la biologie. Le premier qui ’a vu est Nietzsche dans Le Gai
savoir. Pour Canguilhem la vie est créatrice jusque dans la maladie. Cela implique
une dramatisation de |’idée de vie.

La pensée doit renouer avec la vie, il faut réintroduire des problémes humains
concrets, des problemes qui se posent a la vie ordinaire. La philosophie doit ainsi
se confronter a la médecine. Elle est mise en question par sa réflexion sur cette



matiére étrangere. Sans une matiere étrangere, il ne peut y avoir de pratique
philosophique. La philosophie est désorientée par la médecine, et c’est tres bien
ainsi. La pensée doit se cogner sur la vie.

Canguilhem différencie la pensée et la philosophie. La philosophie est une
discipline spécifique qui passe par ’histoire des concepts (elle déconstruit des
évidences comme la notion de cellule, de milieu, de réflexe...), alors que la pensée
est 'expression de la vie.

Il. Propos de La Connaissance de la vie

o Contexte intellectuel : au lendemain de la seconde guerre mondiale, on
observe un intérét croissant pour la biologie, ainsi qu’une appétence pour le
concret. La Connaissance de la vie (premiere parution en 1952) est a ce titre
emblématique de ce courant. Rappelons que la biologie est une science
relativement récente (fin 18& début 19e siecle) alors que la physique et la chimie
sont plus anciennes (17¢€). La biologie serait une science capable de reconnaitre la
spécificité du vivant, alors que les sciences de la matiére elles ont tendance a
méconnaitre sa valeur propre au profit de lois et de regles générales et abstraites.

« Cet intérét pour la biologie est une forme de réponse a deux courants
majeurs qui ont faconné tout le 19¢e siecle en France, soit le positivisme et le
vitalisme.

Si Canguilhem est un philosophe du concept et du savoir, de la science et de
l’épistémologie, si bien entendu il croit dans les pouvoirs de la raison, il refuse de
traiter le vivant comme une matiére inerte sur laquelle on peut intervenir sans
reconnaitre sa spécificité et sa singularité. Le scientifique est lui-méme un
vivant, ce que Comte et d’autres ont tendance a oublier ou a refouler. Le
savant n’est pas extérieur a ce sur quoi il fait des expériences. En voulant
connaitre le vivant, il se prend d’une certaine facon comme objet d’analyse et
d’observation. Le savant fait partie de ce qu’il veut connaitre. La pensée du
scientifique n’est pas étrangere au vivant ni a la vie. L’homme n’est pas supérieur
aux autres especes malgré la conscience qui le caractérise. Il est un produit du
vivant, un vivant qui veut connaitre et qui, par facilité, réduit souvent son objet
d’étude a des lois mécaniques.

Autre écueil, celui incarné par le vitalisme, auquel un article entier est
consacré dans notre livre. Ce courant vitaliste, qui a pris différents visages dans
Uhistoire (Bergson, avec L’Evolution créatrice paru en 1907, en un représentant
éminent), affirme U’existence d’un principe vital qui renvoie a la métaphysique
plutot qu’a la science ou la philosophie. Comment observer, objectiver, analyser ce
principe ? Double refus, donc, exprimé dans UlIntroduction : celui d’un
« intellectualisme cristallin » (le positivisme ?) et d’un « mysticisme trouble » (le
vitalisme ?) p. 12, refus qui aboutit a la promotion d’un « rationalisme
raisonnable » qui sait reconnaitre « [’originalité de la vie » p. 16.

« Choisir une science du vivant qui reconnait [’originalité de la vie.
Canguilhem veut développer une forme de connaissance ancrée dans la
réflexivité de la vie elle-méme. Les objets du savoir (la vie, le vivant, les étres



vivants) et les voies de la connaissance (la science, et notamment la biologie) sont
inséparables. Son objectif est donc de définir les modalités d’une connaissance
de la vie qui soient en adéquation avec la vie elle-méme. C’est pour cette raison
qu’il privilégie a cette étape de son existence les sciences du vivant. D’autres
philosophes contemporains, comme Aron par exemple, ont eux aussi envisagé la
biologie comme une ressource conceptuelle fondamentale pour aborder un certain
nombre de problemes. Canguilhem défend ainsi la primauté du biologique. Il
considere que la biologie met en place une relation réflexive avec le sujet
connaissant. Les catégories de sujet et d’objet se mélent dans cette discipline
singuliere, exceptionnelle a ce titre. Le savoir biologique ne peut étre désincarné,
car ici toute connaissance de la vie est en méme temps une activité du vivant. Si
les physiques et les chimistes sont des impérialistes de la logique qui pensent que
tout 'univers est régi par des lois, la biologie, elle, considere que connaitre la vie
est inséparable d’étre en vie, et méme une partie du processus de vivre, qui est
soumis au changement, a [’évolution, a la métamorphose, voire a des catastrophes.
Ainsi le titre du recueil La Connaissance de la vie souligne combien il y a une
relation nécessaire entre la connaissance biologique et le fait d’étre en vie. La
connaissance de la vie est tout a la fois connaissance a propos de la vie et
connaissance qui appartient exclusivement a la vie et aux vivants. La biologie n’est
plus seulement une science descriptive comme la physique ou la chimie. Elle
traverse des questionnements perpétuels. Elle ne se contente pas de décrire et de
classer comme les autres sciences. Elle est aussi une aventure, celle de la
conscience et celle d’un corps vivant associé a cette conscience.

1/ Titre : que recouvrent les termes connaissance et vie ?

o Dans un premier temps, l’expression « connaissance de la vie » peut
apparaitre comme une périphrase désignant la biologie comme la discipline
traduisant trés exactement ce projet. Comme son étymologie grecque l’indique, la
biologie est l’étude (logos) de la vie (bio). Le recueil, effectivement, démontre en
partie que la biologie, bien plus que la physique ou la chimie, est a méme de
connaitre les vivants. En effet, Canguilhem ne parle pas tant de la vie que des
vivants se déployant dans tel ou tel milieu, vivants dont il va observer, entre
autres, ’organisme.

Toutefois, on verra que la « connaissance de la vie » est un projet qui ne peut
se passer de se poser la question suivante : pourquoi connaitre la vie ? quel sens et
quelle valeur donner a la vie ? comment agir pour la vie et favoriser la santé plutot
que la maladie ? comment faire pour que la vie soit la plus créatrice et puissante
possible ? Or toutes ces questions, c’est plutot, cette fois, la philosophie qui peut
et va tenter d’y répondre. Biologie et philosophie sont donc toutes les deux en
jeu derriére cette expression.

o Ensuite, La Connaissance de la vie désigne en 1955 tout autant une
connaissance dans la vie (la connaissance est une stratégie du vivant humain)
qu’une connaissance par la vie (la vie se déploie dans la connaissance comme elle
se déploie pour le vivant humain dans l’activité technique). Connaitre la vie, c’est
la prendre pour objet de connaissance mais également apprendre et connaitre de
la vie, depuis la vie.

Il s’agit d’aller de la vie a la connaissance.



Dans l’introduction, Canguilhem lie cette connaissance, processus intellectuel
donc, a un sentiment, un affect, la peur : « « Si donc la connaissance est fille de la
peur humaine (étonnement, angoisse, etc.) [..] c’est pour la domination et
’organisation de |’expérience humaine, pour la liberté de la vie ». On voit ainsi se
mettre en place la suite peur/connaissance/liberté. La connaissance doit
permettre a ’homme de choisir cette valeur entre toutes, la liberté.

Le terme de connaissance sera défini de maniére tres précise par Canguilhem
dans un texte postérieur qui s’appelle justement « Nouvelle connaissance de la
vie » (1966) : « U'histoire de la connaissance est [’histoire des erreurs et des
victoires sur Uerreur. [...] La vie aurait donc abouti par erreur a ce vivant capable
d’erreur. En fait, 'erreur humaine ne fait problablement qu’un avec |’errance.
L’homme se trompe parce qu’il ne sait ou se mettre. L’homme se trompe quand il
ne se place pas a l’endroit adéquat pour recueillir une certaine information qu’il
recherche. Mais aussi, c’est a force de se déplacer qu’il recueille de l’information
ou en déplacant, par toutes sortes de techniques — et on pourrait dire que la
plupart des techniques scientifiques reviennent a ce processus — les objets les uns
par rapport aux autres, et ’ensemble par rapport a lui. La connaissance est donc
une recherche inquiete de la plus grande quantité et de la plus grande variété
d’information. Par conséquent, étre sujet de la connaissance, si l’a priori est dans
les choses, si le concept est dans la vie, c’est seulement étre insatisfait du sens
trouvé. La subjectivité, c’est alors uniquement U’insatisfaction. Mais c’est peut-
étre la la vie elle-méme. La biologie contemporaine, lue d’une certaine maniére,
est en quelque facon, une philosophie de la vie. » Propos essentiel : connaitre c’est
aller d’erreurs en erreurs, se déplacer, acquérir des informations différentes (qui
parfois se contredisent peut-étre !), c’est la manifestation d’un désir de sens et
d’une insatisfaction fondamentale qui est le propre de la subjectivité humaine.
Canguilhem en vient a assimiler finalement connaissance et vie, en lesquelles se
retrouvent des élans semblables, qui se font écho.

» Le terme de connaissance ne peut se comprendre sans son double, soit celui
d’action. Si pour le courant positiviste [’action est une conséquence de la science,
et ’homme toujours second par rapport au monde, Canguilhem veut renverser
cette perspective : ’action puis la science, le vivant puis le milieu... La horme de la
connaissance de la vie n’est donc pas tant la vérité que celle que le vivant instaure
lui-méme, et qui lui permet de vivre en bonne santé dans son milieu.

» La vie est création. Elle sera dans la seconde philosophie de Canguilhem
considérée comme signification. La thése de 1943, selon laquelle la création
caractérise ’activité normative du vivant, est infléchie dans le sens d’une pluralité
des créations (les créations biologiques ne peuvent étre confondues avec les
créations sociales) et surtout de la construction d’un ordre ou d’un sens de la vie
produit dans la perspective biologique. Canguilhem veut alors articuler la vie
comme puissance ou force et la vie comme forme. Tandis que la forme, comme
structure centrale de la vie, était minorée dans la premiere philosophie de
Canguilhem au profit de la force, la puissance de la vie se donnera désormais a
penser dans des formes identifiées a des concepts.

2/ Comment comprendre le lien entre ce titre et l’intitulé du programme de
cette année ?



Tout d’abord, les expériences dont parle Uintitulé du programme sont
illustrées par la biologie, science multipliant les observations et les expériences,
aussi bien sur le terrain qu’en laboratoire. A ce titre, Canguilhem propose un
article entier consacré a cette « méthode » particuliere qu’est la biologie et qui
exige du savant un « sens biologique ». Par l’expérience, par les expériences,
notamment scientifiques, ’homme apprend a connaitre la nature. Chez
Canguilhem, le terme de nature est peu employé. Il lui préfere celui de vie ou de
vivant. Connaitre la nature, c’est faire des expériences sur le vivant afin d’étre en
mesure de donner une définition biologique mais aussi philosophique de la vie.

Ensuite, les expériences de la nature peuvent étre illustrées par le fait que
les vivants connaissent, par exemple, des catastrophes comme la maladie.
Comment la maladie affecte l’organisme ? Faire U’expérience de la vie, c’est
connaitre la maladie et la catastrophe.

De plus, il apparait que connaitre la nature c’est aussi et avant tout
expérimenter le changement et [I’évolution. Ainsi la nature évolue, se
métamorphose, elle produit du normal et du pathologique, on ’a dit, mais aussi du
monstrueux. La nature est donc le lieu de multiples inventions et détours que
Canguilhem s’efforce de prendre en compte dans ce recueil d’articles. A ce titre on
peut aussi affirmer que la nature (nous ?) expérimente, en jouant avec les normes,
en produisant du monstrueux...

3/ Origine des différents chapitres, éditions successives

Comme Canguilhem Uexplique lui-méme dans les avertissement de la
premiére (1952) et de la seconde édition (1965), l’ouvrage réunit des conférences
et des articles produits entre 1945 et 1951 dont le « rapprochement ne nous
semble pas superficiel ». Les textes en question ont été « revus, remaniés et
complétés » afin d’aboutir a leur « coordination », pouvant ainsi prétendre a
quelque <« unité » et « originalité ». La seconde édition comporte un texte
supplémentaire, « La monstruosité et le monstrueux » ainsi qu’une bibliographie
complétée.

Rappel biographique : les années de résistance puis la carriére
institutionnelle

A l'automne de 1940, Canguilhem écrit au recteur de l'académie de Toulouse
qu'il n'a pas passé l'agrégation de philosophie « pour enseigner “Travail, Famille,
Patrie” ». Il continue ses études de médecine et se prépare a entrer dans la
Résistance. En février 1941, Jean Cavaillés, qui enseignait la philosophie a
luniversité de Strasbourg, rejoint Clermont-Ferrand. Mais il est appelé a la
Sorbonne, et Canguilhem le remplace. Avec Cavailles et Emmanuel d'Astier de
La Vigerie, il signe le premier tract du mouvement de Résistance Libération en
1941.

En 1943, il soutient sa thése en médecine, Essai sur quelques problémes
concernant le normal et le pathologique. Sous le nom de Lafont, il devient
l'assistant d'Henry Ingrand, le chef de la Résistance en Auvergne. Des 1944, il
assume une responsabilité politique dans le directoire des mouvements unifiés de
la Résistance. En juin 1944, il participe a lune des batailles majeures entre la
Résistance et les forces allemandes au mont Mouchet. Durant l'été, il représente
Henry Ingrand comme commissaire de la République a Vichy.



Apres la guerre, il retrouve son poste a la faculté des lettres de l'université
de Strasbourg. En 1948, il devient inspecteur général de philosophie, fonction qu'il
exerce jusqu'en 1955. A partir de cette date, il succéde a Gaston Bachelard a la
Sorbonne et a lInstitut d'histoire des sciences et des techniques de l'université de
Paris jusqu'a sa retraite en 1971. Georges Canguilhem meurt le 11 septembre 1995
a Marly-le-Roi (Yvelines). On voit donc que les théses soutenues dans notre
recueil ont été élaborées dans les années d’aprés-guerre, aprés que Canguilhem
s’est engagé dans la résistance. Les questions de résistance au milieu, de lutte,
de débat, qui sont au coeur de ces textes, ont donc une importance
particuléerement aigue. Le couple fait-valeur prend alors une dimension
particulierement forte.

4/ Plan, objectif, méthode et unité du livre

Le recueil comporte trois grandes parties, |. Méthode (au singulier), II.
Histoire, Ill. Philosophie. D’emblée on percoit la transdisciplinarité a l’ceuvre dans
cet ouvrage. Canguilhem se présente a la fois comme un esprit scientifique, un
savant, un historien et un philosophe. Ce qui frappe, c’est aussi le fait que l’un des
articles reprend mot pour mot le titre de son ouvrage la plus célébre publié en
1943 issu de sa these de médecine exposée a Strasbourg et portant le titre suivant :
Essai sur quelques problemes concernant le normal et le pathologique. Le terme
d’essai a disparu, ainsi que la précisions « quelques problémes concernant », mais
subsiste le couple norma/pathologique sur lequel réfléchit Canguilhem.

Tous ces articles, selon des perspectives différentes, veulent mettre en
valeur la spécificité du VIVANT et s’opposent ainsi aux tentatives de le réduire a
une matiere inerte. De méme, ils sont caractérisés par une METHODE
semblable (rappelons que l’étymologie du mot renvoie a l’idée de poursuite et de
recherche d’une voie et d’un chemin) : les problemes philosophiques sont toujours
posés a partir de Uhistoire des sciences. Souvent, l'ouverture des chapitres
comporte une enquéte historiques qui expose la genese d’un concept, d’un courant
ou d’une idée. Puis le chapitre s’achéve par des considérations d’interprétation, de
sens, de choix, de valeurs. Ainsi les enjeux éthiques et politiques sont bien
présents, méme s’ils ne sautent pas aux yeux dans un premier temps.

Derriére ces textes disparates, on trouve en fait toute une série d’échos et
de themes repris entre les exposés et d’un exposé a l'autre. Ainsi le motif de
Uexpérimentation et de ’expérience (« L’expérimentation en biologie animale »)
se retrouve également dans le chapitre « La monstruosité et le monstrueux » ; la
question du mécanisme (« Machine et organisme ») est aussi abordée dans « Le
vivant et son milieu », lorsque Canguilhem propose de remonter aux sources de
’idée de milieu et qu’il évoque les « mécaniciens francais du 18¢e » ; l’organisme
est une donnée traitée aussi dans « Le vivant et son milieu » quand il s’agit de
montrer que c’est bien ce dernier qui structure et forme le milieu. Le personnage
du savant, évoqué des ’introduction, réapparait dans « Le vivant et le milieu » : la
encore il est présenté comme celui qui cherche a « construire un univers de
phénomenes et de lois qu’il tient pour un univers absolu » (p. 196).

Finalement, un méme mouvement, celui du RENVERSEMENT, est a [’ceuvre
dans chacun de ces textes. A chaque fois, Canguilhem montre, expose, part d’un
constat, pour finalement le remettre en question et le mettre en défaut.



Ainsi, dans Uintroduction « La pensée et le vivant », ce qui est annoncé
comme premier dans l’ordre des faits et des réalisations a travers le titre annoncé,
soit la pensée, est finalement recalé en seconde position. Pour Canguilhem en
effet, c’est a partir du vivant et de la vie que le sujet pense. D’abord vivre, puis
penser. Impossible de « connaitre », d’analyser, si le vivant ne fait pas d’abord et
en méme temps U'expérience de la vie. La connaissance humaine est ainsi
dépendante de l’organisation vivante. Et cette affirmation met en avant le
renversement proposé par le philosophe : « La vie est formation de formes, la
connaissance est analyse des matieres informées.

Dans « L’expérimentation en biologie animale » se trouve de nouveau ce
motif du renversement notamment lorsque Canguilhem évoque la recherche
qu’effectua Claude Bernard sur le foie. On croit en effet qu’expérimenter c’est
demander a un organe a quoi il sert. Renversement total : il faut commencer par
suivre les diférents moments et aspects d’une fonction pour découvrir dans un
second temps l'organe ou l’appareil qui en a la responsabilité. Ainsi c’est en
observant comment et dans quelles circonstances du sucre est produit par le corps
d’un vivant que Claude Bernard en vient a identifier et comprendre le
fonctionnement du foie. Ce n’est pas l’anatomie qui permet de connaitre
’organisme, mais bien les dysfonctionnements de tel ou tel organisme qui
permettent de mettre en valeur les caractéristiques d’un organe.

Autre renversement mis en avant par Canguilhem : le biologiste en mettant
en scene une expérience n’a plus affaire a un matériau biologique naturel. Il
Uartificialise... un animal de laboratoire n’est plus tout a fait un animal naturel. Le
savant construit en partie l’objet qu’il observe et étudie. Pour étudier la nature, il
faut donc, paradoxalement, la dénaturer en partie : paradoxe renversant que les
biologistes ont tendance a oublier ! « Machine et organisme » met en scéne la
encore un renversement : traditionnellement, on assimile ’organisme a une
machine. Cependant, contrairement aux apparences, il y a davantage de finalité
dans une machine toujours monovalente que dans un organisme, qui lui est
polyvalent. La machine est donc seconde par rapport a l’organisme. L’homme
fabrique des outils, ’organisme des machines, c’est un geste naturel et premier.
L’organisme est premier par rapport a la machine, la technique étant alors percue
comme un prolongement des organes. Et c’est a la technique qu’il revient
d’adapter les machines aux organismes humains, non au corps humain de s’adapter
aux machines, ce que le taylorisme par exemple voudrait réaliser. Ce n’est pas le
vivant qui se regle sur la technique mais bien la technique qui s’adapte au vivant.

On observe aussi dans « Le vivant et son milieu » un semblable
renversement. On pense depuis Lamarck que c’est le milieu qui exerce des forces,
des pressions extérieures et des actions sur le vivant. Le centre, l’organisme, serait
influencé par la spere ou le cercle, soit le milieu. Le milieu, donc, produirait le
vivant. Et pourtant, dans 4 disciplines au moins, ce rapport est renversé : la
géographie, la sociologie (Friedmann), la psychologie animale et la pathologie
humaine. Ainsi le rapport entre le vivant et le milieu n’est pas unilatéral : c’est le
vivant, qui est un centre, agit lui aussi sur le milieu parce qu’il est un centre.
L’'organisme ne retient que quelques-unes des sollicitations du milieu, et ce en
fonction de son intérét. Si le milieu produit des excitations physiques, encore faut-
il que le vivant les repére. L’organisme n’est pas passif mais centre d’inititiative et
sujet.

Quel renversement est opéré dans « Le normal et le pathologique » ? Il
touche le concept de normal. Traditionnellement, on considére le normal comme



adossé a une norme que tout étre vivant devrait s’efforcer d’atteindre. Mais cette
norme extrinseque ne comprend pas que la vie est avant tout essai et aventure. Le
normal n’est donc pas absolu mais relatif. On peut ainsi étre anomal (porteur
d’anomalies) et néanmoins normal. Pour un individu spécifique ’anormal peut
devenir norme. Le normal peut donc étre aussi relatif et normatif plutot que
systématiquement pathologique. Dans « La monstruosité et le monstrueux »,
Canguilhem cette fois montre que la notion de vivant est finalement incompatible
avec le monstrueux. Un vivant, par définition, vit, et donc n’est jamais manqué.
Tout étre vivant, parce qu’il est, est réussi. Renversement de perspective : on a
longtemps cru que c’était la nature qui donnait naissance aux monstres. Désormais,
le monstrueux est produit par les écrivains symbolistes (Baudelaire, Rimbaud,
Lautréamont) et les scientifiques eux-mémes, certains biologistes étant ainsi
tentés par des expérimentations insolites et sans doute dangereuses.

5/ LEXIQUE des termes clés et des noms propres fréquemment cités
Quelques concepts centraux et figures majeures convoqués dans cette ceuvre.

» Behaviorisme : courant de la psychologie selon lequel celle-ci doit se limiter a
’étude du comportement des individus, sans référence a une conscience qui serait
a Uorigine de ces comportements. Les conduites humaines sont alors considérées
comme des réponses a des stimuli.

e Corps humain : le corps humain n’est pas assimilable a un objet dont les
éléments s’emboiteraient les uns dans les autres. Canguilhem le définit comme un
tout (théorie holiste), ce qui met de U'esprit en lui. Les parties réagissent aussi
bien les unes sur les autres que les unes avec les autres. Un objet est entierement
voué a l’extériorité : si on lui enleve une piece (ou un organe), le reste, amputé,
ne compense pas ce manque. Le corps, lui, pour continuer a exister, tend a annuler
cette perte. Certains vivants régénerent méme ce qui leur a été enlevé !

» Finalisme/finalité : le finalisme est doctrine philosophique dans laquelle on fait
intervenir une cause — l'intervention divine par exemple — qui dépasse ce qu’un
scientifique peut constater lorqu’il étudie un objet donné. La finalité désigne le
but qui commande une production. Dans le champ pratique, elle désigne la cause.
Mais elle demande aussi d’interroger le pour quoi ! Elle se laisse penser en rapport
a une intention.

e Milieu : la critique du milieu que propose Canguilhem remonte a son Discours a la
distribution des prix du lycée de Charleville de 1930. Ce jeune professeur de
philosophie dénonce les justifications récentes qui ont pu étre données a ce regne
du fait, par Taine ou Barres, qui prétendaient trouver dans la notion scientifique de
« milieu » un argument a Uappui de leurs préjugés. Canguilhem rappelle que
s’opposent deux manieres de concevoir une ame : « une ame, c’est selon les
auteurs, un héritage ou une conquéte ». Ceux qui comme Barres veulent faire de
’ame un héritage se réferent a Taine et sa théorie de la race, du milieu et du
moment. Pour eux l’ame est « un fait qu’expliquent le sol natal, la tradition
nationale, le sang familial ». Le philosophe refuse ce déterminisme du milieu, du
sol et du climat. Ce qui comptee « ce n’est pas ce qu’'un homme a dans le sang,
c’est ce qu’il a dans Uesprit et ce qu’il veut faire ». L’affaire Dreyfus, toujours



présente dans les mémoires, permet a Canguilhem de définir la justice comme « ce
pourquoi il n’y a ni race privilégiée ou maudite, ni milieu favorable ou hostile, ni
moment opportun et importun ».

Canguilhem refuse dés les années trente de considérer le milieu comme
quelque chose de cohérent et de plein en dehors des choses.

Au départ, la critique du milieu a une valeur explicitement morale. Dans son
article « Le vivant et le milieu », il montre que le milieu est devenu une
« catégorie de la pensée contemporaine ». La conclusion est claire : « Un vivant ne
se réduit pas a un carrefour d’influences ». Quand Canguilhem consacre tout un
livre a la notion de réflexe, ce n’est pas pour des raisons érudites ! Il s’agit avant
tout de défendre la dignité de la vie humaine, dont l’essence est le vouloir. Or la
physiologie réflexologique, qui croit pouvoir se limiter aux stimulations du milieu,
échoue a rendre compte de ce vouloir. La conception déterministe et mécaniste du
milieu est donc a la fois injuste et scientifiqguement erronée. Le milieu offre,
’homme dispose.

e Norme, normalité, nomal, anomal. Qu’est-ce qui est normal, pas normal ?
Canguilhem critique le normal comme moyenne (le plus fréquent n’est pas toujours
le plus normal !, cf ’engagement de Canguilhem dans la Résistance.) Le normal
renvoie a la VALEUR alors que [’anomalie renvoie au FAIT.

Canguilhem écrit, en 1943, dans son Essai sur quelques problémes concernant le
normal et le pathologique : « Le pathologique doit étre compris comme une espece
du normal, l’anormal n’étant pas ce qui n’est pas normal, mais ce qui est un autre
normal »

Normal : Pour Canguilhem, le normal ne se définit pas simplement par une
moyenne statistique ou une conformité a une norme préétablie. Il s'agit plutot
d'une capacité d'adaptation et de flexibilité face aux variations de l'environnement.
Le normal est donc dynamique et relatif, lié a la capacité d'un organisme a
maintenir son équilibre interne (homéostasie) face aux changements externes.
« Une norme tire son sens, sa fonction et sa valeur du fait de l’existence en dehors
d’elle de ce qui ne répond pas a ’exigence qu’elle sert. Le normal n’est pas un
concept statique ou pacifique, mais un concept dynamique et polémique. G.
Bachelard, qui s’est beaucoup intéressé aux valeurs sous leur forme cosmique ou
populaire, et a la valorisation selon les axes de l’imagination, a bien apercu que
toute valeur doit étre gagnée contre une antivaleur. », Ibid.

Anormal : L'anormal n'est pas simplement l'opposé du normal. Il ne s'agit pas
seulement de ce qui dévie de la norme statistique, mais plutot de ce qui entrave la
capacité d'un organisme a s'adapter et a fonctionner de maniere optimale.
L'anormal est donc ce qui perturbe l'équilibre dynamique de l'organisme.

Normatif (ou "nomal”) : Ce terme fait référence a ce qui est prescrit ou
attendu comme étant normal. Il s'agit d'une norme imposée, souvent socialement
ou culturellement, qui peut ne pas correspondre a la réalité biologique ou a la
capacité d'adaptation individuelle. Canguilhem critique cette vision normative qui
peut étre réductrice et ne pas tenir compte de la diversité des individus.

Anomalie : Une anomalie est une variation par rapport a une norme
biologique ou anatomique. Elle peut étre présente sans nécessairement entrainer



une pathologie ou un dysfonctionnement. Par exemple, une anomalie congénitale
peut étre compatible avec une vie normale si elle n'affecte pas la capacité
d'adaptation de l'organisme.

Rapports avec l'idée de nature

Canguilhem introduit une vision de la nature qui est dynamique et non
statique. La nature n'est pas un état fixe, mais un processus continu d'adaptation et
de changement. Le normal et l'anormal ne sont pas des catégories rigides, mais des
états relatifs a la capacité d'un organisme a interagir avec son environnement.

Normalité et nature : La normalité est vue comme la capacité naturelle d'un
organisme a s'adapter et a maintenir son équilibre. Elle est intrinsequement liée a
la nature dynamique de la vie.

Anormalité et nature : L'anormalité n'est pas nécessairement contre-nature,
mais plutot une perturbation de la capacité naturelle d'adaptation. Elle peut étre
le résultat de facteurs externes ou internes qui dépassent les capacités
d'adaptation de l'organisme.

Normatif et nature : Les normes imposées (normatif) peuvent entrer en
conflit avec la nature biologique et la diversité des individus. Canguilhem critique
cette approche normative qui peut ignorer la complexité et la variabilité naturelle
des étres vivants.

Anomalie et nature : Les anomalies font partie de la variabilité naturelle
des étres vivants. Elles ne sont pas nécessairement pathologiques et peuvent étre
intégrées dans le fonctionnement normal de l'organisme.

Anomalie et maladie : la premiere est constitutionnelle et congénitale, et
se développe dans l’espace. La seconde se développe dans le temps, ce qui permet
de distinguer un avant et un apres. Un tel développement implique la possibilité
d’étre malade non seulement par rapport aux autres, mais aussi par rapport a soi-
méme, dans le passé. Cette possibilité est exclue dans l’anomalie, qui est une
virtualité inscrite dés le début de notre conformation biologique.

» Nature/vivant : la nature est ’ensemble des phénomenes dont la production ne
releve d’aucune intervention humaine. Le vivant désigne un ensemble plus
restreint et ne comporte que les étres naturels qui ont leur principe de mouvement
en eux-mémes : l’eau, la planéte et la pierre n’appartiennent pas au vivant, a la
différence d’un végétal, d’un animal ou d’un étre humain. Si le vivant est une
partie de la nature, on ne peut toutefois restreindre la nature au vivant.

« Normativité vitale : possibilité de choisir, de créer et de fabriquer des valeurs.
Fait vital fondamental. « Vivre c’est, méme chez une amibe, préférer et exclure. »

e Ordre de propriétés : contre les lois, fixes et immuables, Canguilhem propose de
voir a ’ceuvre dans le vivant un « ordre de propriétés ». Cette idée d’un ordre de
propriétés, organisé de maniére hiérarchique et en puissance, fait du vivant un
systeme dynamique dont ’état de stabilité assure une existence multiple qui ne
peut étre enfermée dans une norme statistique. Cette idée est particulierement
développée dans 'article « Le normal et le pathologique ».



e Plasticité, labilite :

Labilité : La labilité fait référence a la capacité dun systeme a changer
rapidement et facilement. Dans le contexte de la pensée de Canguilhem, la labilité
est liée a la flexibilité et a la capacité d'un organisme a s'adapter aux variations de
son environnement. Cette idée est essentielle pour comprendre comment
Canguilhem concoit la normalité : non pas comme un état fixe, mais comme une
capacité a maintenir un équilibre dynamique face aux changements. La labilité
permet a lorganisme de réagir et de sajuster continuellement, ce qui est
fondamental pour sa survie et son bien-étre.

Plasticité : La plasticité, quant a elle, désigne la capacité d'un organisme a se
modifier et a se réorganiser en réponse a des stimuli ou des contraintes
environnementales. Canguilhem voit la plasticité comme une caractéristique
essentielle de la vie, permettant aux étres vivants de s'adapter et de survivre dans
des conditions variées. La plasticité est donc un aspect crucial de la normalité, car
elle permet a l'organisme de maintenir son intégrité et son fonctionnement optimal
malgré les perturbations.

Rapports avec l'idée de nature

La labilité et la plasticité sont des manifestations de cette nature dynamique

Labilité et nature : La labilité reflete la capacité naturelle des organismes a réagir
et a sajuster rapidement aux changements environnementaux. Elle est une
expression de la flexibilité inhérente a la vie, permettant aux étres vivants de
maintenir leur équilibre interne (homéostasie) face a des conditions variables.
Plasticité et nature : La plasticité est une caractéristique fondamentale de la
nature vivante, permettant aux organismes de se modifier et de s'adapter en
réponse a des défis environnementaux. Elle est essentielle pour la survie et
l'évolution des espéces, car elle permet une réorganisation fonctionnelle et
structurelle face aux contraintes.

En intégrant les concepts de labilité et de plasticité, Canguilhem propose
une vision de la nature qui est fluide, adaptative et en constante évolution. Il met
en avant la capacité des organismes a s'ajuster et a se transformer comme un
aspect central de la normalité et de la vie elle-méme. Cette perspective critique
les approches normatives rigides et souligne limportance de la diversité et de la
flexibilité dans la compréhension des phénoménes biologiques et médicaux.

» Réflexe : le réflexe fait partie des acquis de la physiologie, et ce non sur la base
d’une thérapeutique, mais sur celle d’une application aux mouvements
involontaires d’une théorie biologique qui prétend expliquer scientifiquement le
vivant par réduction a des phénoménes mécaniques. On attribue a Descartes,
mécaniste parmi les mécanistes, la paternité de ce concept, ce que Canguilhem
réfute. Il veut réviser le concept de réflexe pour montrer qu’il n’est pas la réponse
d’un élément moteur a un élément sensible, mais la réaction d’un étre vivant un et
indivisible a une excitation du milieu. Ainsi le réflexe concu autour de 1850 comme

.....

en physiologie et en psychologie. On démontre que 1/les réflexes ne sont ni



constants ni uniformes 2/l’acte réflexe n’est plus la réaction d’un organe
spécifique mais la réaction d’un étre vivant un et indivisible a une excitation du
milieu 3/ on substitue au concept de conduite a celui de réaction, au concept de
situation celui de stimulus.

Canguilhem attaque donc la conception classique du réflexe, interprétée
comme une doctrine mécaniste de soumission au milieu. Le réflexe analysé par les
physiologistes a été imposé et célébré par la culture machinique et le monde
industriel. Nous sommes dans univers de la mécanisation qui privilégie la rapidité
des réactions et leur automatisation stéréotypée. Dans « Le vivant et son milieu »,
Canguilhem critique vertement le réflexe tel que le pense Loeb : « Loeb considere
tout mouvement de l’organisme dans le milieu comme un mouvement auquel
Uorganisme est forcé par le milieu. Le réflexe, considéré comme réponse
élémentaire d’un segment du corps a un stimulus physique élémentaire, est le
mécanisme simple dont la composition permet d’expliquer toutes les conduites du
vivant. Ce cartésianisme exorbitant est incontestablement, en méme temps que le
darwinisme, a l'origine des postulats de la psychologie behavioriste. » (« Le vivant
et son milieu », p. 179).

e Santé/maladie : la clinique met en évidence la dimension existentielle de la
maladie, premiere d’un point de vue historique et hiérarchique. « C’est toujours en
droit, sinon actuellement en fait, parce qu’il y a des hommes qui se sentent
malades qu’il y a une médecine, et non parce qu’il y a des médecins que les
hommes apprennent d’eux leur maladie. » (Le Normal et le pathologique). La
prétention a définir objectivement le pathologique en négligeant son origine dans
’expérience vécue d’un sujet conduit a ignorer l’essentielle normativité du vivant,
sain ou malade. « Ce qui distingue le physiologique du pathologique ce n’est pas
une réalité objective de type physico-chimique, c’est une valeur biologique », une
norme immanente a la vie. C’est donc a la vie qu’il faut s’intéresser pour clarifier
la question de savoir ce qui est normal et pathologique. Le vivant préfeére la vie a
la mort, la santé a la maladie. Il choisit, sélectionne. Il n’y a pas pour le vivant
d’indifférence au milieu. Il favorise certaines normes ou valeurs de vie et ainsi, se
maintient et s’individualise. La vie n’est pas « seulement soumission au milieu mais
institution de son milieu propre ». Ainsi la vie est valeur : elle est « polarité et par
la méme position inconsciente de valeur ». Vie et santé ne sont pas objectivables.
Loin d’avoir le statut d’un objet, elles sont avant tout activité, comportement,
allure dont la normativité est d’abord appréhendée dans ’expérience individuelle.

Le concept de santé n’a de sens qu’au niveau de l’organisme, qui est totalité
individuelle. Il y a bien une différence qualitative (et pas seulement quantitative)
entre le normal et le pathologique : loin d’étre vague, arbitraire ou construite,
cette distinction est précise a condition qu’on ne considére qu’un seul et méme
individu successivement. Cette différence est normative et advient au niveau de
’expérience individuelle vécue. Elle a par suite un portée clinique.

La médecine est donc un art au carrefour de plusieurs sciences plus qu’une
science proprement dite. Une physiologie scientifique est possible, mais elle n’est
pas la science des fonctions normales, mais plutot la science des conditions de la
santé. De méme, il n’y a pas de science de la maladie. Il n’existe pas de pathologie
objective ; son objet est toujours un import d’origine subjective et n’est pas tant
un fait qu’une valeur.



Comment des lors définir la santé ? Contraire vital du pathologique, elle
désigne la capacité des étres vivants a surmonter la maladie, le stress et les
modifications du milieu de vie, en se surpassant et créant leurs propres normes
vitales. Elle est une norme de vie supérieure. C’est donc une capacité normative :
comportement, allure, possibilité de tolérer ou d’instituer d’autres normes,
ensemble de sécurités et d’assurances, volant régulateur des possibilités de
réaction, pouvoir de tomber malade et de s’en relever, sentiment d’assurance dans
la vie qui ne s’assigne de lui-méme aucune limite. De son c6té, la maladie ne
revient pas en arriere mais toujours, par quelque c6té, innove. Etre malade, c'est
encore vivre, et vivre, c'est toujours fonctionner selon des normes, méme
restreintes ; en outre, c'est méme vivre, parfois, selon une normativité toute
nouvelle.

« Technique/science : la technique invente et crée et la théorie elle-méme nait de
préoccupations pratiques. Ainsi le chirurgien agit sans attendre et est téméraire.
« La science procede de la technique non en ceci que le vrai serait une codification
de Uutile, un enregistrement du succes, mais au contraire en ceci que ’embarras
technique, U'insucces et l’échec invitent U’esprit a s’interroger sur ces résistances
recontrées par l’art humain, a concevoir ’obstacle comme objet indépendant des
désirs humains, et a rechercher une connaissance vraie. », in « Descartes et la
technique », communication prononcée en 1937. La technique est ce qui invente et
ce qui innove par ce qu’elle est liée aux exigences du vivant. La technique est en
réalité premiére par rapport a la science : elle s’enracine dans les « exigences du
vivant », c’est-a-dire du besoin. Les humains sont poussés a agir, a entreprendre
une activité technique, pour répondre a l’urgence de leurs besoins vitaux. Pour
combler au plus vite leurs manques, les humains sont conduits a faire sans savoir, a
agir sans connaitre tous les éléments qui leurs permettraient de bien juger une
situation. Ils doivent anticiper sur ce qu’ils ne connaissent pas encore. C’est
pourquoi, selon Canguilhem, U’activité technique est une « présomption » qui
comporte toujours un risque. Le technicien « n’a pas attendu la permission du
théoricien » pour agir. C’est dans cette capacité d’anticipation synthétique que
consiste ce que Canguilhem désigne comme le « pouvoir original » dont « la
technique » est ’expression ; pouvoir qu’il qualifie de « créateur en son fond ». La
valeur propre a la technique n’est donc point la vérité mais ’utilité élargie.

Ainsi U’essor de la pensée scientifique a pour condition U’échec de la
technique. La science est réflexion sur les échecs et les obstacles que rencontre
’élan fabricateur qu’est la technique. Technique, production, création désignent
des démarches propres au vivant humain qui ne cesse de faconner le milieu avec
lequel il se trouve toujours en débat.

Canguilhem critique la thése qui réduit la technique a de la science appliquée.
C’est une critique de Uapplicationnisme, schéma de pensée selon lequel les
techniques ne seraient que des applications pratiques de théories scientifiques.

Enfin, il comprend U’histoire des sciences comme celle d’échanges
permanents entre technique et science, une sorte de course-poursuite.

Finalement, Canguilhem ne confond pas science et technique ni ne les rabat
Uune sur autre. Elles conservent leur autonomie car elles renvoient a des valeurs
différentes, respectivement de vérité et d’utilité élargie, elle-méme matrice de
valeurs. C’est d’ailleurs dans la mesure ou elles sont indépendantes qu’elles
peuvent se nourrir ’une de ["autre par « action réciproque ».



« Valeur/fait : Canguilhem élabore une philosophie du devoir-étre qui oppose les
valeurs aux faits. Les valeurs contestent les faits mais ne s’y substituent pas. Elles
ne sont pas des faits de niveau supérieur. Celles-ci, qui sont en conflit entre elles
davantage qu’elles ne sont en conflit avec les faits, ne sont pas des possibles
idéaux, des formes rationnelles en attente de leur réalisation sur laquelle elles
anticiperaient, et dont l’évocation obéit fatalement au mouvement rétrograde du
vrai. Ainsi elles ne sont pas un autre réel mais ce qui, au sein méme du réel,
Uincite a devenir autre, a emprunter des allures nouvelles répondant aux exigences
qu’elles formulent. Les valeurs, d’une certaine maniere, surveillent les faits et
ouvrent la perspective de ’avenir. Leur esprit est celui de la contestation et du
refus.

« Vicariance : fait qu’un processus puisse étre remplacé par un autre. Ainsi si la
machine a une finalité rigide, elle dont le fonctionnement est corrélé a la présence
de parties ordonnées de maniere immuable, l’organisme est caractérisé par des
potentialités ouvertes du fait qu’il puisse prendre en charge le défaut ou ’absence
de certaines parties.

Gaston Bachelard (1884-1962) : il propose le concept d’obstacle épistémologique
qui désigne le fait que la connaissance scientifique ne progresse pas de maniére
linéaire, qu’elle doit toujours lutter contre des fausses connaissances, des
préjugés, qui font néanmoins partie du processus cognitif.

Claude Bernard (1813-1878) est le fondateur de la méthode expérimentale, en
opposition aux dogmatismes et aux fausses sciences. Avec la publication en 1865 de
U’Introduction a [’étude de la médecine expérimentale, il a ouvert un nouveau
champ conceptuel pour les sciences biologiques. Il a élaboré les principes d’une
méthodologie expérimentale adaptée a ce domaine. En outre en insistant sur le
lien existant entre ’observation clinique complétée par |’étude du milieu intérieur
et par U'expérimentation animale, il a mis en place les grands principes de la
recherche clinique et plus généralement de la recherche médicale.

Farouchement opposé aux expériences menées sur les humains, et en
particulier aux tests médicamenteux sur les malades comme aux opérations
chirurgicales aux résultats aléatoires, mais convaincu de la nécessité de tester sur
le vivant, Claude Bernard a régulierement recours a la vivisection animale, a une
époque ou modélisation et reproduction de cellules souches n’existaient pas. Des
1850, il établit les bases physiologiques de l’anesthésie, en lui appliquant les
principes de sa méthode expérimentale. Claude Bernard, précurseur dans
I’application des mesures des sciences exactes au vivant, est également a l’origine
de découvertes fondamentales sur la glycémie. Il a étudié le role du sucre dans
l’organisme animal et humain, découvert le contréle de la glycémie par le systeme
nerveux central et prouvé la présence de sucre dans le liquide céphalo-rachidien.
Grace a U'expérience dite du foie lavé, il a démontré le role de cet organe dans le
stockage et la diffusion du sucre dans le sang pour y maintenir un taux glycémique
constant.

Bien loin de I’analyse de ’homme-machine a laquelle se borne une partie de
ses contemporains, Claude Bernard a conceptualisé les relations entre les organes
du corps et créé la notion de milieu intérieur, dont la stabilité dépend des
régulations effectuées par les sécrétions internes. Selon son analyse, « la fixité du



milieu intérieur est la condition d’une vie libre et indépendante : le mécanisme qui
la permet est celui qui assure dans le milieu intérieur le maintien de toutes les
conditions nécessaires a la vie des éléments ».

Excellent pédagogue, il concoit ses cours comme une initiation aux
découvertes scientifiques du moment et en publie régulierement les résultats dans
des revues ou des ouvrages didactiques dont s’empare un large public. La lecture
de son Introduction a l'étude de la médecine expérimentale inspire a Emile Zola le
manifeste de sa doctrine naturaliste, Le Roman expérimental rédigé en 1880.
Canguilhem cite souvent ce propos de Claude Bernard, qu’il fait sien : « La vie
c’est la création. »

Henri Bergson (1859-1941) : un philosophe de la vie lui aussi, dont Canguilhem
critique le chauvinisme. Néanmoins, Canguilhem retient de Bergson :

1. La durée et le temps vécu : Bergson introduit la notion de "durée” (durée
réelle) qui est une expérience subjective du temps, différente du temps
mesuré par les horloges. Canguilhem s'intéresse a cette idée pour
comprendre comment les étres vivants expérimentent le temps.

2. L'élan vital : Bergson propose lidée d'un "élan vital" comme force créatrice
qui pousse l'évolution des especes. Canguilhem utilise ce concept pour
explorer la dynamique de la vie et la maniere dont les organismes s'adaptent
et évoluent.

3. La critique du mécanisme : Bergson critique les approches mécanistes de la
biologie qui réduisent les organismes a des machines. Canguilhem partage
cette critique et développe une vision de la biologie qui met l'accent sur la
singularité et la complexité des étres vivants.

Concepts empruntés a Bergson

1. La vie comme création : Canguilhem emprunte a Bergson l'idée que la vie
est un processus créatif et imprévisible, qui ne peut étre réduit a des lois
déterministes.

2. L'importance de l'expérience subjective : Canguilhem s'inspire de Bergson
pour souligner l'importance de l'expérience subjective dans la
compréhension des phénomeénes biologiques.

3. La critique du réductionnisme : Comme Bergson, Canguilhem critique les
approches réductionnistes qui tentent de comprendre la vie en la
décomposant en éléments simples.

Critiques formulées par Canguilhem

1. L'élan vital comme concept flou : Canguilhem critique l'élan vital de
Bergson pour son manque de précision et son caractere métaphysique. Il
estime que ce concept ne permet pas une analyse rigoureuse des
phénomenes biologiques.

2. La durée et la temporalité biologique : Bien que Canguilhem apprécie la
notion de durée, il trouve que Bergson ne parvient pas a lintégrer de
maniere satisfaisante dans une théorie biologique cohérente.

3. L'absence de méthodologie scientifique : Canguilhem reproche a Bergson
de ne pas proposer une méthodologie scientifique claire pour étudier les



phénomenes biologiques. Il estime que Bergson reste trop philosophique et
ne s'engage pas suffisamment dans une démarche scientifique.

Auguste Comte (1798-1857) : philosophe francais fondateur du positivisme, il est
le premier a assimiler histoire et philosophie des sciences. Il met au point une
théorie des 3 états de ’esprit humain qu’il compare aux stades de ’évolution de
’homme : théologique et fictif, dans sa jeunesse, métaphysique ou abstrait dans
son adolescence, et positif dans sa maturité, ce qui correspond a ’age de la
science. Cet état ultime cherche le comment et non le pourquoi des choses.
L’approche scientifique dévoile le réel et décrit les lois de la nature en vue d’une
destination pratique et utile, pour ’action. Comte réalise également un classement
des différentes sciences et considére qu’il reste encore une science positive a
fonder, la sociologie. La philosophie a ainsi pour but d’unifier la connaissance et
d’en faire la synthese face a la dispersion des disciplines qui constitue un danger
pour la science.

Comte a été le sujet du mémoire de maitrise de Canguilhem. Il fait souvent
’éloge de son Cours de philosophie positive, et célebre en lui l"unité concréete de
’existence et de ’action. Il ne partage pourtant pas son « culte des faits ».

2 points retiennent particulierement l’attention de Canguilhem :

Positivisme et classification des sciences : Canguilhem s'intéresse a la
classification des sciences proposée par Comte, qui place la biologie aprés la
physique et la chimie, soulignant ainsi la spécificité des sciences de la vie.

- Loi des trois états : Comte propose que l'humanité passe par trois états
intellectuels : théologique, métaphysique et positif. Canguilhem voit dans cette
progression une maniere de comprendre l'évolution des idées scientifiques et la
rupture épistémologique, un concept qu'il développe dans ses propres travaux.

Charles Darwin (1809-1882) naturaliste britannique. La Théorie de l'évolution de
Darwin établit que tous les individus d'une population sont différents l'un de l'autre.
Certains d'entre eux sont mieux adaptés a leur environnement que les autres et ont
de ce fait de meilleurs chances de survivre et de se reproduire. Ces
caractéristiques avantageuses sont héritées par les générations suivantes, et avec
le temps deviennent dominantes dans la population. Ce processus progressif et
continu résulte en l'évolution des especes. Les découvertes de la génétique au
début du 20éme siécle ont permis de confirmer les vues de Darwin. C'est grace a
elles que lon a pu voir comment s'inscrivait matériellement le potentiel
d'adaptation dont une espece est dotée et comment surviennent différentes
mutations a l'intérieur d'une méme espece sous l'effet de la pression de la sélection
(ces différentes mutations au niveau individuel donnant lieu a lapparition de
nouvelles espéces et permettant la continuation du processus de la vie).

Les quatre points principaux de la théorie étaient: 1. Il se produit une
évolution 2. Les modifications de lévolution sont en général progressifs, et
demande de plusieurs milliers a plusieurs millions dannées 3. La sélection
naturelle est le mécanisme principal de lévolution 4. Cette sélection comporte
deux composantes : sélection de survie d'abord, mais aussi sélection sexuelle, c'est-
a-dire aptitude a trouver un partenaire. 5. Toutes les especes aujourdhui vivantes



tirent leur origine d'une seule forme de vie a travers un processus de branchement
appelé spéciation.

René Descartes (1596-1650). Canguilhem pense que la pensée de Descartes a été
caricaturée. Il lui consacre un exposé des 1937 intitué « Descartes et la
technique ». Il montre que la pensée cartésienne pense la technique car désormais
on concoit le monde comme un univers mécanique, alors que les Grecs le voyaient
comme un cosmos. Quelles critiques Canguilhem formule-t-il a U’égard de
Descartes ? Pour Descartes, ’action doit étre subordonnée a la connaissance
objective. La vérité est la valeur supréme. L’action est subordonnée a la vérité et
la connaissance. Or pour Canguilhem ’action n’est pas irréductible a la
connaissance. Parfois il nous faut anticiper, risquer, faire comme si nous savions ce
que nous savons pas afin d’agir. Une forme de générosité et de témérité doit
parfois déborder U’entendement. Il veut révéler les limites d’une philosophie
intellectualiste qui prétend unifier la totalité de U’expérience depuis le seul
entendement.
Autres critiques :

1. Le dualisme : Canguilhem critique le dualisme de Descartes, qui sépare
radicalement lesprit et le corps. Il estime que cette distinction est trop
rigide et ne permet pas de comprendre la complexité des étres vivants.

2. La mécanisation du vivant : Canguilhem reproche a Descartes de réduire les
organismes vivants a des machines, une vision mécaniste qu'il juge
inadéquate pour saisir la singularité et la dynamique de la vie.

3. L'absence de considération pour l'expérience subjective : Contrairement a
Descartes, Canguilhem accorde une grande importance a lexpérience
subjective et a la maniere dont les étres vivants percoivent et interagissent
avec leur environnement. Il critique Descartes pour avoir négligé cette
dimension.

Georges Friedman (1902-1977) : sociologue et philosophe francais, il s’intéresse a
la question du travail et aux relations entre les hommes et les machines. Il a écrit
Problemes humains du machinisme industriel (1946).

Etienne (1772-1844) et Isidore (1805-1861) Geoffroy Saint-Hilaire : Etienne
pratique l’anatomie comparée et calsse les monstruosités. Isidore poursuit le
travail de son pére et baptise la science des monstres tératologie.

Kurt Goldstein (1878-1965) : neurologue allemand trés souvent cité par
Canguilhem, dont U'ouvrage principal s’appelle La Structure de [’organisme. Pour
Goldstein, la connaissance biologique est un acte créateur, a savoir un geste
théorique orienté vers la saisie d’une totalité qualitative et individuelle,
irréductible a U’épistémologie des sciences physiques et aux explications
mécanistes. La critique du concept de réflexe lui permet de se détacher des
explications déterministes de l'organisme, tout en gardant une distance par
rapport aux postures vitalistes ; en revanche, ’appréhension de la structure de
’organisme en tant qu’idée régulatrice est pour lui la condition de la connaissance
biologique. Il propose de plus une conception plastique du milieu
structurellement couplé a l'organisme, il est continuellement remanié par les
comportements de celui-ci, selon un rapport de co-implication.



Jean-Baptiste de Lamarck (1744-1829). Naturaliste francais. En 1809, Lamarck
publie sa Philosophie zoologique, et plus tard (1815-1822), avec ['Histoire naturelle
des animaux sans vertebres il établit aux yeux du public le lien entre ses
recherches de pure systématique et ses théories transformistes. Qu'est-ce donc que
le « lamarckisme » ? Deux énoncés contenus dans la Philosophie zoologique le
résument.

1. « Dans tout animal qui n'a point dépassé le terme de ses développements,
l'emploi plus fréquent et soutenu d'un organe quelconque fortifie peu a peu cet
organe, le développe, lagrandit et lui donne une puissance proportionnée a la
durée de cet emploi, tandis que le défaut constant d'usage de tel organe l'affaiblit
insensiblement, le détériore, diminue progressivement ses facultés et finit par le
faire disparaitre. »

2. « Tout ce que la nature a fait acquérir ou perdre aux individus par linfluence des
circonstances ou leur race se trouve depuis longtemps exposée et par conséquent
par linfluence de l'emploi prédominant de tel organe ou par celle d'un défaut
constant d'usage de telle partie, elle le conserve par la génération aux individus
nouveaux qui en proviennent, pourvu que les changements acquis soient communs
aux deux sexes ou a ceux qui ont produit ces nouveaux individus. »

Ainsi, Lamarck attribue exclusivement l'évolution des étres vivants a laction de
causes externes, qui ont sur eux une action modelante et adaptative. Chez les
plantes, l'adaptation est directe ; chez les animaux elle est indirecte
linadaptation crée des tensions et des besoins, l'animal fait un effort pour réduire
ces tensions et assouvir ces besoins, cet effort conduit a l'usage accru de certains
organes, a l'abandon de certains gestes, enfin l'usage et le non-usage modifient peu
a peu les formes de la lignée animale considérée.

Trois autre themes sont a retenir :

- Transformisme et évolution : Lamarck est connu pour sa théorie du
transformisme, qui propose que les espéces évoluent et se transforment au fil du
temps en réponse a leur environnement. Canguilhem s'intéresse a cette idée car
elle met en avant l'adaptabilité et la plasticité des organismes vivants, des
concepts centraux dans sa propre réflexion sur la normalité et la pathologie.

- Héritage des caractéres acquis : Bien que la théorie de l'héritage des
caracteres acquis de Lamarck ait été largement discréditée, Canguilhem y voit une
tentative importante de comprendre comment les organismes interagissent avec
leur environnement et comment ces interactions peuvent influencer leur
développement.

- Critique du fixisme : Lamarck s'oppose au fixisme, l'idée que les especes sont
immuables. Canguilhem apprécie cette critique car elle ouvre la voie a une vision
plus dynamique et adaptative de la vie.

En bref, si Lamarck théorise l’adaptation au milieu, Darwin lui théorise la
sélection par le milieu.

André Leroi-Gourhan (1911-1986), ethnologue, archéologue et préhistorien
francais. Il est "auteur de Milieu et techniques (1945) et Le Geste et la parole
(1964). Ce sont ses recherches sur la technique et la technologie qui retiennent
’attention de Canguilhem. Ces « activités matériellement créatrices » impliquant
outils, procédés et produits, sont devenues, grace a lui, des objets d’étude a part



entiere, au sein des Sciences de ’Homme et de la Société. André Leroi-Gourhan
cherche ainsi a réinsérer la technicité humaine dans U’ensemble du monde vivant.
Comme les autres animaux, ’Homme n’est-il pas un technicien ? Leroi-Gourhan reprend
a Henri Bergson l'idée dhomo faber par opposition a ’homo sapiens. "La technique est a
la fois geste et outil, organisé en chaine par une véritable syntaxe qui donne aux séries
opératoires a la fois leur souplesse et leur fixité", écrit-il en 1965.

Gregor Mendel (1822-1884) : botaniste fondateur de la génétique. On lui doit les « lois
de Mendel » qui définissent la maniere dont les genes se transmettent de génération en
génération.

Friedrich Nietzsche (1844-1900), auteur du Gai Savoir (1882) qui traite
notamment de la question de la grande santé. Nietzsche est un philosophe de la
vie, de la maladie et de la santé, comme le sera Canguilhem, qui lui se demande,
de maniere moins lyrique, ce que la science peut lui dire de la vie. Canguilhem,
plutot philosophe de la médecine, a lu Nietzsche et le cite souvent, méme s’il
n’est pas nietzschéen a proprement parler.

6/ Plan de l’introduction et des chapitres au programme
« La pensée et le vivant »

-Qu’est-ce connaitre ?

-De quelle nature est le conflit entre vie et connaissance ?

-Pensée et connaissance s’inscrivent dans la vie pour la régler

-L’orgueil humain

-Définition enrichie de la vie grace a la relation entre connaissance et vie

-Eloge de la connaissance spécifiquement biologique et renvois a Goldstein et
Claude Bernard

-La pensée du vivant doit tenir du vivant l’idée du vivant

« L’expérimentation en biologie animale »

-’expérimentation en biologie est une « entreprise pleine de risques et
de périls ».

Des le 18¢, avant Claude Bernard donc, on définit le sens et la technique de
’expérimentation. La vivisection animale a une valeur de substitut. L’expérience
permet de vérifier les conclusions d’une théorie. L’expérimentation est liée a des
techniques biologiques. L’enseignement expérimental repose sur la comparaison
établie entre animal préparé et animal témoin.

Selon Claude Bernard, on ne peut découvrir les fonctions biologiques que
par ’expérimentation. Ce n’est pas en se demandant a quoi sert tel organe qu’on
en découvre les fonctions. C’est en suivant les divers moments et aspects d’une
telle fonction qu’on découvre ’organe qui en a la responsabilité. On peut connaitre
’anatomie d’un organe sans connaitre sa fonction. Le milieu intérieur, créé par
’organisme, est spécifique a chaque étre vivant. Ainsi la connaissance des
fonctions de la vie a toujours été expérimentale. Il y a une parenté fondamentale
entre les notions d’expérience et de fonction. Nous apprenons nos fonctions dans
nos expériences et nos fonctions sont ensuite des expériences formalisées. Et



U’expérience est d’abord la fonction générale de tout étre vivant, c’est-a-dire son
débat avec le milieu.

Comte déja affirmait que ’expérimentation biologique ne peut se borner a
reprendre les principes de ’expérimentation en physique et chimie. Elle doit faire
avec le vivant qui est un tout.

-Les précautions méthodologiques originales propres au biologiste, lui qui est
aux prises avec la spécificité des formes vivantes, la diversité des individus, la
totalité de l'organisme, et Uirréversibilité des phénomenes vitaux :

» spécificité. Aucune acquisition de caractére expérimental ne peut étre
généralisée sans d’expresses réserves, qu’il s’agisse de structures, de fonctions et
de comportements, soit d’une variété a une autre dans une méme espece, soit
d’une espece a une autre, soit de l’animal a [’lhomme.
« individuation. Il faut rechercher des représentants individuels capables de
soutenir des épreuves d’addition, de soustraction ou de variation mesurée des
composants supposés d’un phénomeéne, épreuves instituées aux fins de
comparaison entre un organisme intentionnellement modifié et un organisme
témoin.
« totalité. Est-il possible d’analyser le déterminisme d’un phénoméne en l’isolant,
puisqu’on opéere sur un tout qu’altere en tant que tel toute tentative de
prélevement ? Un organisme aprés ablation d’un organe n’est pas le méme
organisme diminué d’un organe. Ainsi dans un organisme les mémes organes sont
souvent polyvalents.
o irréversibilité. Au cours de la vie, lorganisme évolue. La plupart de ses
composants supposés sont pourvus, si on les retient séparés, de potentialités qui ne
se révelent pas dans les conditions de |’existence normale du tout.
Ex : le stade d’indétermination, de détermination et de différenciation de |’ceuf
d’oursin. Aucun animal n’est absolument comparable a un autre de la méme
espece, et le méme animal n’est pas non plus comparable a lui-méme selon les
moments ou on [’examine.

Toutefois ces difficultés propres a ’expérimentation biologique sont avant
tout des stimulants.

-Exposé des principes de qq techniques expérimentales biologiques. Elles
peuvent étre générales et indirectes (on modifie par addition ou soustraction d’un
composant élémentaire supposé le milieu dans lequel vit et se développe un
organisme ou un organe) ou
spéciales et directes (on agit sur un territoire démilité d’un embryon a un stade
connu du développement).

Le biologiste recherche ce qui est et ce qui se fait. Mais comment éviter que
’observation, étant action, trouble le phénoméne observé ? Comment conclure de
’expérimental au normal ? Les jumeaux vrais humains, normaux et monstrueux.

-Les possibilités et la permission d’expérimentation directe sur ’lhomme

Claude Bernard tient les tentatives thérapeutiques et les interventions
chirurgicales comme des expérimentations sur ’homme légitimes.

Il est en tout cas essentiel de conserver a la définition de |’expérimentation,
méme sur le sujet humain, son caractére de question posée sans préméditation
d’en convertir la réponse en service immédiat, son allure de geste intentionnel et



délibéré sans pression des circonstances. Une intervention chirurgicale n’est pas
une expérimentation car elle n’obéit pas aux régles d’une opération a froid sur un
matériel indifférent. Elle répond a des normes irréductibles a la simple technique
d’une étude impersonnelle. Le malade n’est pas seulement un probléme moral a
résoudre. Il est une détresse a secourir. Se pose aussi la question du consentement
dans le cas de cobaye.

Le probléeme de U’expérimentation sur U’homme n’est plus un simple
probléme de technique mais un probléme de valeur. Le prix du savoir est-il tel que
le sujet du savoir puisse consentir a devenir objet de son propre savoir ? Homme
moyen ou fin ? Objet ou personne ?

-Conclusion : le paradoxe de la biologie ; la connaissance de la vie doit
s’accomplir par conversions imprévisibles, s’efforcant de saisir un devenir dont le
sens ne se révele jamais si nettement a notre entendement que lorsqu’il le
déconcerte.

« Machine et organisme »

-Nécessité de porter un regard philosophique sur la notion de mécanisme : il s’agit
de comprendre la construction de la machine a partir de la structure de
’organisme, et de revoir les rapports entre technique et science.

Annonce du plan : 1/le sens de ["assimilation de l’organisme a une machine, 2/les
rapports du mécanisme et de la finalité, 3/le renversement du rapport traditionnel
entre machine et organisme, 4/les conséquences philosophiques de ce
renversement.

-Pourquoi assimiler ’organisme a une machine ?

Définition de la machine : construction artificielle et humaine dont une
fonction essentielle dépend de mécanismes. Définition du mécanisme
configuration de solides en mouvement telle que le mouvement n’abolit pas la
configuration. Les mouvement sont produits mais non créés par des machines. Le
mécanisme n’est pas moteur.

Probleme : pourquoi a-t-on cherché dans les machines et les mécanismes un
modeéle pour ’intelligence de la structure et des fonctions de |’organisme ? Parce
qu’un machine ne se suffit pas a elle-méme ? L’exemple des automates.

Aristote est le premier a assimiler ’organisme a une machine. Le principe
de tout mouvement est ’ame. On ne peut toutefois expliquer ’organisme par la
machine que lorsque lintelligence humaine a mis au point des appareils dont
’action, excepté la construction et le déclenchement, se passe de ’homme.

Quel rapport entre interprétation mécaniste des phénomenes biologiques et
Uhistoire des sociétés ? Les analyses de Schuhl, du Pere Laberthonniére et de
Borkenau. Derriere la théorie de l’animal-machine, la naissance de ’économie
capitaliste ? Contestation de cette thése par Grossman. Descartes a intégré a sa
philosophie un phénoméne humain, la construction des machines, et non transposé
en idéologie un phénomene social, la production capitaliste.

-Les rapports du mécanisme/finalité ches Descartes.
La théorie des animaux-machines est inséparable du « je pense donc je
suis » et de la dévalorisation de ’animal utilisé comme un instrument par



’homme. Et pourtant le corps humain est une machine. Dieu est fabricateur. Le
vivant est donné comme tel, préalablement a la construction de la machine.
Construire une machine, c’est imiter un donné organique préalable. Substituant le
mécanisme a l’organisme, Descartes fait disparaitre la téléologie de la vie et la
rassemble au point de départ. La construction de la machine se comprend par la
finalité et par ’homme. La causalité chez Descartes n’est pas magique (gouvernée
par la parole ou le signe) mais positive (gouvernée par un dispositif ou un jeu de
liaisons mécaniques). La direction du mouvement est incluse par le constructeur
dans le dispositif mécanique d’exécution.

Bilan : ou se trouve l’opposition entre mécanisme et finalité ? Le mécanisme
ne peut pas rendre compte de la construction des machines. Faut-il distinguer
entre mécanismes dont le sens est patent (serrure, horloge) et mécanismes dont le
sens est latent (bouton-pression du crabe) ? Certains mécanismes biologiques ont
bien une finalité : Uexemple de LUélargissement du bassin féminin avant
’accouchement.

-Renversement du rapport traditionnel entre machine et organisme : on gagne
surtout a considérer la machine a partir de I’organisme, voire a se la représenter
comme un organe elle-méme ! Il est donc possible de penser le lien entre machine
et organisme autrement qu’en faisant appel a une explication finaliste.

Y a-t-il, les propriétés d’une machine étant définies par rapport a celles de
’organisme, plus ou moins de finalité dans la machine que dans l’organisme ?

Plus de finalité dans la machine que dans ’organisme parce que la finalité y
est rigide, univoque, univalente ? Au contraire dans ’organisme on observe une
vicariance des fonctions et une polyvalence des organes. Dans [’organisme, la
pluralité des fonctions peut méme s’accompagner de 'unicité d’un organe. Un
organisme a donc plus de latitude d’action qu’une machine. Il a moins de finalité
mais plus de potentialité. La vie est expérience et tentative, elle tolere des
monstruosites.

Apport de U’embryologie : le germe ne renferme pas un machinerie
spécifique. Le développement de U’embryon ne se réduit pas a un modeéle
mécanique.

Bilan : on se trompe donc en croyant expulser la finalité de !’organisme par
son assimilation a une composition d’automatismes. L’antériorité de ’organisation
biologique est une des conditions nécessaires de l’existence et du sens des
constructions mécaniques.

-Conséquences philosophiques de ce renversement. La machine est finalement un
fait de culture s’exprimant dans des mécanismes qui sont un fait de nature a
expliquer. Il existe une antériorité chronologique et biologique absolue de la
construction des machines sur la connaissance de la physique.

Pour Kant, l’organisme est irréductible a la machine, de méme que l’art
Uest par rapport a la science. Dans une machine, chaque partie existe pour ’autre,
non par ’autre. Aucune partie ne s’y remplace elle-méme. La machine posséde une
force motrice mais non l’énergie formatrice capable de se communiquer a une
matiere extérieure et de se propager. Kant distingue aussi la technique
intentionnelle de ’homme de la technique inintentionnelle de la vie. Il distingue
enfin U’art de la science : « ce que ’on n’a pas l’habileté d’exécuter tout de suite,
alors méme qu’on en possede complétement la science, voila seulement ce qui est
de Uart. »



Les ethnographes constituent, plus que les ingénieurs, une philosophie de la
technique. Ils sont attentifs au rapport entre la production des premiers outils et
’activité organique. Espinas, philosophe, publie en 1897 un travail sur l'invention
des outils. Les premiers outils ne seraient que le prolongement des organes
humains en mouvement. Leroi-Gourhan, dans Milieu et techniques, rapproche
biologie et technologie.

L'invention de la locomotive par exemple n’est pas 'application de
connaissances théoriques préalables mais la solution d’un probleme millénaire,
technique : celui de l’assechement des mines. Le rouet est lui-méme ’ancétre de
la locomotive.

Ainsi la science et la technique sont deux types d’activité. La rationalisation
des techniques fait oublier I’origine irrationnelle des machines. En ce domaine,
comme en toute chose, il faut savoir faire place a lUirrationnel, surtout pour
défendre le rationalisme ! Contre Taylor, il faut constituer une technique
d’adaptation des machines a l’organisme humain. Le biologique, comme le
montrent les peuples primitifs, ne peut étre subordonné au mécanique.

-Résumé : la technique est un phénomene biologique universel. Les arts et
les métiers sont autonomes par rapport a toute connaissance qui voudrait les
annexer. Il faut de plus inscrire le mécanique dans l’organique. ’homme est en
continuité avec la vie par la technique, en rupture dont il assume la responsabilité
avec la science.

« Le vivant et son milieu »

-Le milieu, une catégorie de la pensée contemporaine
-Origine historique de la notion de milieu : elle est importée de la mécanique dans
la biologie dans la 2¢ partie du 18e

Newton invente la notion mécanique mais non le terme. Le terme de milieu
apparait dans U'Encyclopédie. Lamarck U’emploie au pluriel. Balzac et Taine
utilisent également.

Les mécaniciens francais du 18e appellent milieu ce que Newton appelle
fluide et qui renvoie chez ce dernier a ’éther. Lamarck parle de « circonstances
influentes ».

Buffon fait converger la composante mécanique et la composante
anthropogéographique du milieu dans De [’air, des Eaux et des Lieux.

Auguste Comte propose au 19¢€ une théorie biologique générale du milieu. Il
reconnait que I’humanité modifie son milieu mais refuse cette action pour le vivant
en général. Pour lui la qualité de l’organisme se réduit a un ensemble de quantités.

Bilan : ce terme a d’abord une acceptation strictement mécaniste. La
mécanique est alors une science prestigieuse qui fonde la prévision sur le calcul.
Chez d’autres, le milieu est désigné comme circonstances ou ambiance, qui se
réferent a une certaine intuition d’une formation centrée alors que le terme de
milieu est un systeme de rapports sans supports.

XiXé : le couple organisme/milieu devient l'objet d’une querelle entre
lamarckiens et darwiniens. Pour Lamarck ’adaptation est un effort renouvelé de la
vie pour continuer a « coller » a un milieu indifférent. Cette adaptation est
obtenue et jamais garantie. Le milieu est étranger et extérieur a la vie. Il ne fait
rien pour cette derniére. La vie résiste en se déformant pour survivre. Pour Darwin



’apparition de nouvelles formes s’explique différemment. Le rapport biologique
fondamental est celui de vivant a d’autres vivants, qui prime le rapport entre le
vivant et son milieu. Entre les vivants s’établissent des relations d’utilisation, de
destruction, de défense. L’initiative de la variation appartient rarement au milieu.
Vivre pour Darwin, c’est soumettre au jugement de ’ensemble des vivants une
différence individuelle. Lamarck pense la vie selon la durée, Darwin selon
’interdépendance au sein d’un milieu biogéographique.

XIXeé : les géographes Ritter et Humboldt. Selon Ritter, [’histoire humaine se
comprend par la liaison de ’homme au sol et a tout sol. Humboldt s’est intéressé a
la répartition des plantes selon le climat.

Les travaux de Loeb et Watson. Le réflexe. L’excitation. La conscience
devient inutile et illusoire. Le milieu est investi de tout pouvoir sur les individus.
Le vivant est conditionné par le milieu. Les psychotechniciens font enfin de
’homme une machine réagissant a des machines.

Bilan : ou est le vivant dans de telles conceptions du milieu ? Les individus y
deviennent des objets, les gestes des déplacements, des centres des
environnements, les machinistes des machines...

-Renversements de cette norme dans la géographie, cette derniére ayant
affaire a des complexes (exemple des vents-alizés, des végétaux, des animaux et
des hommes). L’homme, désirable, animé par le sens des valeurs, peut apporter
plusieurs solutions a un méme probléme posé par le milieu. Le pragmatisme et la
Gestaltheorie ont permis ce renversement : le premier promeut aussi les valeurs, la
seconde introduisant une distinction entre milieu de comportement et milieu
géographique. Les études de psychologie animale et de pathologie humaine, la
biologie, rappellent que le propre du vivant est de se composer lui-méme son
milieu.

-Distinction entre les termes Umwelt (milieu de comportement propre,
milieu centré par rapport a ce sujet de valeurs vitales en quoi consiste
essentiellement le vivant), Umgebung (environnement géographique banal) et Welt
(univers de la science). Pour agir sur le vivant, il faut que ’excitation physique soit
produite et surtout remarquée et anticipée par une attitude du sujet. Un vivant
n’est pas une machine mais un machiniste qui répond a des signaux par des
opérations. L’exemple de la tique.

-Le vivant a donc ses normes vitales propres, et s’établit avec son milieu un
débat. Il peut s’agit d’une vie contre (état pathologique), mais c’est aussi une vie
saine, confiance dans ses valeurs, une vie en souplesse et en douceur. En
laboratoire on ne reconstitue que des situations catastrophes et pathologiques.
Vivre, c’est donc rayonner.

-l’apport de la génétique (travaux sur U’hybridation et I’hérédité) et les
critiques qu’elle suscite : la théorie du biologiste russe Lyssenko vise ainsi a
promouvoir l’idée politique soviétique selon laquelle on peut dominer
intégralement la nature et altérer les espece vivantes. La reconnaissance de
’action déterminante du milieu a ainsi une portée politique et sociale, progressiste
seulement a priori, autorisant l’action illimitée de ’homme sur lui-méme par le
milieu.

-Retour sur Lamarck et sur le sens précis qu’il donne aux termes
circonstances et ambiance, qui évoquent une disposition sphérique et centrée.



-l’idée de biocentrique de Cosmos chez les Grecs, puis du Moyen-Age a la
Renaissance. Puis chez Copernic, Képler, Galilée, Descartes et Pascal chez qui
[’homme est un milieu entre deux infinis.

-Conclusion : bilan sur les liens vivant et milieu. L’homme vit dans le monde
de sa perception, soit le champ de son expérience pragmatique ou ses actions,
orientées par des valeurs, découpent des objets. L’environnement est centré sur lui
et par lui. La science, prétentieuse, propose des théories d’un milieu réel inhumain
dans lequel on ne voit plus que mesures, lois, causalité. Pourtant elle est bien
Uceuvre d’une humanité enracinée dans la vie avant d’étre savante. Il est
nécessaire de considérer le sens, soit |’appréciation de valeurs en rapport avec un
besoin.

« Le normal et le pathologique »

-Ouverture par une série de questions délimitant les spheres respectives du normal
et du pathologique
-Ambiguité du terme « normal »
-La thése du vitaliste Bichat (XIXé) : forces vitales instables//phénomenes
physiques uniformes
-Le vivant réalise-t-il un systeme de lois ou met-il en place une organisation de
propriétés ?

1.La these de Claude Bernard autour des rapports entre individu et type (soit
la vérité) : une conception platonicienne des lois alliée a un sens de |’individualité

2.La vie comme organisation de propriétés
-Définition de l’anomalité comme différence
-Exemple : 2 orientations intéressantes de la biologie contemporaine (embryologie
et tétralogie expérimentale, apparition des mutations et mécanisme de la genése
des espece)
-Conclusion : le terme de « normal » n’a pas de sens absolu ni essentiel. Un
individu anomal n’est pas anormal | Définition du normal qui peut recevoir deux
sens : « le normal signifie tantot le caractére moyen dont l’écart est d’autant plus
rare qu’il est plus sensible et tantot le caractére dont la reproduction, c’est-a-dire
tout a la fois le maintien et la multiplication, révélera ’importance des valeurs
vitales ».
-Le point de vue du médecin, intéressé par ’homme : anomalie morphologique,
maladie fonctionnelle. Définition de la norme selon Goldstein et de la maladie
selon Goldstein et Leriche comme perturbation.
-Relativité du normal permet de maintenir la distinction entre normal et
pathologique dans la pratique.
-Retour aux questions posées dans l’introduction. Le pathologique est le contraire
de sain et non le contradictoire logique du normal. Existence de normes de vie
pathologique. Qu’est-ce que vivre, qu’est-ce qu’étre un homme sain ?
-Ouverture : le point de vue de la psychopathologie

« La monstruosité et le monstrueux » : montrer que la monstruosité
(concept biologique) est un phénomeéne propre au vivant, et le monstrueux
(concept fantastique) un jugement normatif



-La crainte suscitée par les monstres, qui ne peuvent étre que des étres organiques
-Le monstre envisagé a partir du couple quantité/qualité

-La monstruosité comme contre-valeur vitale

-La fascination suscitée par les monstres : le monstrueux inquiete et valorise

-Si la vie est timide, le fantastique crée : « La vie est pauvre en monstres. Le
fantastique est un monde. »

- Le couple monstruosité et monstrueux au service du jugement normatif
-Perspective historique : de |’age des fables et de l’imagination a celui des
expériences et de la raison.

-Ou subsiste le monstrueux aujourd’hui ? Chez les poétes et les savants joueurs ou
accessoiristes !

-Conclusion : commentaire de la formule précédemment employée « La vie est
pauvre en monstres. Le fantastique est un monde. » Finalement la vie nous montre
qu’il n’y a rien de monstrueux dans la monstruosité

Annexes
Commentaire de Francois Dagognet sur :

-l’analyse de la machine proposée par Canguilhem, extrait de Canguilhem
Philosophe de la vie, Les Empécheurs de penser en rond, 1997, p. 60

D’abord, Canguilhem ne peut guere éviter de prendre en compte « la
machine », tant elle s’apparente au vivant ; elle semble bien un agencement
d’organes, animé par un programme, en vue d’une fin. Et le philosophe saisira
’occasion pour retracer [’histoire de leur assimilation ou, du moins, de leur
rapprochement, affrontant méme la question plus générale des liens entre la
technique et la biologie.

Mais la solution s’imposera a lui : il ne manquera pas de subordonner
entierement la premiére a la seconde. Et pourquoi une telle réponse ? L’analyse
phénoménologique premiere a révélé la primauté, la puissance irréductible de la
vitalité, en son fond méme ; elle s’accomplit malgré un milieu parfois hostile et
elle parvient peu a peu a le reconstruire avantageusement. La technique,
finalement, réalise une sorte d’excroissance de la vie, son surgissement ou, en tout
cas, son prolongement méme. A la limite, Canguilhem, que nous interprétons,
discernait aussi bien dans notre environnement que dans les institutions sociales un
arriére-monde biologique. Qu’est-ce, par exemple, que la « bibliotheque », sinon
une métaboite cranienne ? Nous préférons déposer nous souvenirs dans une
organisation architecturale plutot que d’essayer de les détenir en nous. Notre
cerveau — archiviste —, a un moment donné, bascule simplement au dehors. De
méme nos appareils de chauffage — ceux qui diffusent la chaleur dans nos
habitations — secourent notre « thermogenése » et par la aident notre organisme a
maintenir en lui une température égale (I’homéostasie). Ainsi la bibliotheque
comme la raison renvoient a une sourde vitalité et l’accomplissent.



Mais les philosophes ont souvent interverti les termes, d’ou, avec eux, ou
bien, déviation supréme, une conception mécanique de la vie, ou bien une
autonomisation de la technique, définie alors comme une discipline de la pure
construction (mais qu’ils ne se soucient pas assez de rapporter a sa source, pour la
comprendre), ou encore une technique considérée le plus souvent comme
Uapplication d’un savoir préalable. Dans tous les cas, c’est se méprendre et
confondre ’effet avec la cause.

Ainsi, au lieu de voir dans la machine une ruse de la vie créatrice, les
théoriciens, hapés par |’objectivisme, ont glissé — c’est toujours la méme
descente — et ont été jusqu’a assimiler le vivant a un simple enchainement de
pieces (une organologie), un montage susceptible de transformer de |’énergie.
Canguilhem se propose donc de redresser une telle erreur ; du méme coup, il nous
donne une nouvelle « théorie de la machinerie ». Ce n’est plus la vie désormais
qui est machinable, mais c’est la machine qui repose sur un fond organiciste.

Coup de théatre des le début de ’examen : il n’est plus possible de mettre
au compte de Descartes cette conception insoutenable, celle de ’animal-machine,
bien qu’il I’ait revendiquée et que, de ce fait, elle lui ait été abusivement prétée.
Dans un ouvrage ultérieur (La Formation du concept de réflexe aux 17¢é et 18¢), a
Descartes encore sera épargné un point de vue voisin, mais qui ne s’accorde pas
avec ses écrits. Entre Descartes et nous s’interpose donc toujours une sorte de
spectre, celui d’un Descartes mal compris et faussé.

Que dit, en effet, Descartes revu et corrigé ? D’une part, s’il est bien vrai
que ’animal — comme tout vivant — est une machine, celle-ci n’en a pas moins été
fabriquée par Dieu, aussi est-elle, du fait méme, sans égale et particulierement
finalisée. D’autre part, U’Artifex Maximus s’est inspiré d’un modele qui ne peut
étre que le vivant lui-méme : il ne s’est pas borné a rassembler des piéces, comme
s’il tatonnait, mais les a directement composées en vue de leur immédiate réussite
(celle de la vie méme). Si, au niveau phénoménal ou descriptif, il faut en effet
privilégier les relations strictement matérielles et spatiales, a un niveau plus
profond, il convient de les rapporter a leur usage, puisque seule la fin explique les
moyens. D’ou, au passage, cette juste formule : « Le mécanisme peut tout
expliquer si 'on se donne les machines, mais le mécanisme ne peut pas rendre
compte de la construction des machines. Il n’y a pas de machine a construire les
machines. »

La théorie de I’animal-machine doit donc étre repensée, au moins en ce qui
concerne ses racines historiques. Ajoutons que ce qui a sans doute favorisé
’invraisemblable assimilation de l’animal a une machine, moins chez Descartes
que chez ses contemporains, c’est que, a cette époque, en plein 17¢, fleurissent
les dispositifs autorégulés et les automates.

Déja, il est vrai, les Grecs connaissaient ces ingénieux montages. Héron
d’Alexandrie aurait mis au point un systéme tel que, au commencement du
sacrifice dans le Temple, les portes du sanctuaire s’ouvraient d’elles-mémes, et
elle se refermaient, aussitot achevée la cérémonie sacrée. Et qui n’aurait pas été
fasciné ? En réalité, l’ingénieur tablait sur un feu — invisible, parce que
caché — qui chauffait et vaporisait l’eau : celle-ci parvenait a pousser la porte
grace a un moyen de transmission, puis, des que la chaleur retombait, le dispositif,
par ce méme systeme, se refermait.

Ce qui avait toujours infériorisé le moteur ou la machinerie — par opposition
a ’animal — venait de ce que U’impulsion lui arrivait du dehors et que, de plus, les
pieces qui la composaient se disposaient a U’extérieur les unes des autres. Mais,



chez les automates, le mouvement semble comme « intériorisé » tandis que les
diverses parties le constituant s’enchainent entre elles. Le contraste entre |’animal
et la machine s’atténue donc et d’autant plus qu’au 17e se multiplient les « bétes
artificielles » ou les engrenages merveilleux. Méme Descartes, qui avait écrit que
« lorsque les hirondelles viennent au printemps, elles agissent en cela comme des
horloges », projettait une « perdrix artificielle qu’un espagneul ferait lever. »

Comment Canguilhem réfute-t-il la these du biomécanisme ? p. 64 sq.

D’abord, il faut caractériser la machine par son excés de finalité, car tous
ses éléments — les articles comme les engrenages — ont été agencés en vue
d’un résultat. La finalité commande ici au mécanisme. Notons qu’un tel
assemblage suppose toujours ou bien un démiurge ou un bien un fabricant habile ;
la machine — qu’on croit aveugle, brutale, matérielle — doit donc étre tenue pour
une réalisation humaine ; elle concrétise l'intelligence, soumise elle-méme a
’économie des moyens ainsi qu’a la recherche d’une efficacité maximale. A
’opposé, ’organisme s’avére, par beaucoup de c6tés, moins bien composé, en
raison de sa plasticité, de son pouvoir d’improviser, de ses multimodifications,
de ses éventuelles suppléances, y compris de ses errements : d’ailleurs « si la
vie avait un but », remarque Valéry repris par Canguilhem, « elle ne serait plus
la vie. »

Par la, Canguilhem se met a tout disposer sens dessus dessous, puisqu’il
inscrit la finalité dans la machine et réserve au vivant une certaine latitude, de
indétermination, et il en donne au passage d’irréfutables preuves qu’il tire
notamment de ’embryologie. Ainsi, qu’on accole une moitié d’ceuf d’oursin a une
autre moitié, il en sortira un ceuf au complet développement ; en sens contraire,
divisons cet ceuf, des ses premiers stades d’évolution, chacun des deux fragments
donnera un entier. Bref, ici ’expérimentateur peut impunément additionner ou
diviser la totalié ; celle-ci tolére une relative « laxité unitaire » ou « une
indifférence de U’effet par rapport a ’ordre des causes ».

En somme, une double erreur a été commise : a) d’une part, les biologistes
ont cru réduire le territoire de la vie, pour ’aligner sur des dispositifs mécaniques ;
ils révaient d’expulser « la finalité » — leur béte noire — tenue pour fallacieuse
(pire, un mixte insoutenable, qui met de I’ame ou une intention dans les structures
matérielles) mais, arroseurs arrosés, ils ne s’apercevaient pas qu’ils renforcaient
ce qu’ils croyaient combattre, parce que la machine est hyperfonctionnalisée et le
produit d’un calcul ; b) d’autre part, ces biologistes semblaient ignorer que toute
construction ou assemblage articulé implique ’homme ingénieux ; ici encore, ils
s’évertuaient a chasser ’anthropomorphisme au moment méme ou ils le
réintroduisaient, au moins furtivement.

Deuxieme argument de la réfutation : Canguilhem n’hésite pas a soutenir
une définition de Uoutil, de U’instrument ou de la technique comme déploiement
du vivant, réalisation de son exubérance. Le baton allonge le bras, de méme, le
silex et la massue étendent le mouvement de percussion de la main. Réplique
inévitable : Uoutillage ne précede pas l'organisme, puisqu’il en résulte et
Uexprime. Il n’est pas exclu qu’il le révele en son fond, parce que, par le biais de
ses constructions, la vie, comme nous le savons (la normativité), loin de céder
au milieu, le recrée ou le transforme.

Une objection saute aux yeux : si cette conception biologique et adaptative
de Uactivité instrumentale convient pour rendre compte des dispositifs



élémentaires d’action, comment expliquer avec elle des engins surdimensionnés ou
des machines complexes (telle la machine a vapeur) ? C’est le moment de rappeler
ce qu’Adam Smith a mentionné : a Uinverse de la thése qui dérive les systemes
mécaniques des théories scientifiques — le savoir qui déciderait du pouvoir — nous
devrions les principales innovations — y compris la machine a vapeur — a des
artisans préoccupés d’épargner leur peine, ou encore désireux de mieux
assumer leur tache, a l’aide de puissants moyens, ou méme soucieux de trouver
un agencement susceptible de résoudre un probléme qui excédait leurs forces
(« nécessité ingénieuse », dit le proverbe). [...] Mais cette difficulté écartée, nous
retombons sur une autre, plus embarrassante : ne faut-il pas, dans la logique de
cette interprétation, tenir alors l’animal, voire le végétal — la vitalité originaire et
premiére — pour techniciens, bien qu’ils ne soient jamais entourés d’outils ?
Comment trancher une telle contradiction ?

Canguilhem — qui valorise « le faire », sans doute plus décisif que ’étre
— n’hésite pas. Si ’animal ne construit pas d’instrument qui se substituerait a lui
et le prolongerait, n’est-il pas, par tout son corps, outil ou moyen en vue
d’assurer son existence (il saisit, pique, broie, frappe, perce, transporte, etc...), a
’égal de l’amibe qui se voue entierement au processus d’englobement de sa
proie ? Assurément, la béte est rivée a une seule rispote, prisonniére de sa propre
énergie, mais elle n’en parvient pas moins a imposer sa conduite spontanée et
victorieuse. De son coté, Darwin allait préciser les techniques des plantes
(éventuellement carnivores) quand elles sont assiégées ou menacées. [...]

Troisiéme argument et non des moindres : bien loin que la technique
corresponde a une opération intellectuelle de ’homme, née dans sa seule
imagination, elle en appelle, souvent, pour se constituer ou se renouveler, a
’organique, d’ou, avec Canguilhem, fidele a son idée premiére (celle d’une vie
inventive) la survitalisation de nos outils et non pas le technicisation du vivant,
ramené a quelques processus matériels ou mécaniques. Mais nous voyons a l’envers
et concevons ’histoire évolutive ou bien en termes de renversement ou bien en
termes de rupture, alors qu’ici s’impose la continuité avec la vie ; et en effet, que
de machines calquées sur les conduites animales (de la, des capteurs, des appareils
d’équilibration ou d’orientation, des dispositifs de violence et d’accrochage, tous
pris en compte par le bioengeneering). [...] Ce n’est pas tout, nous savons encore
que n’importe quelle machine, pour réussir, doit se mouler sur son utilisateur, au
lieu de lui imposer, colte que colite, tant sa forme que son rythme. Le siéege méme
sur lequel repose le manutentionnaire devra s’inspirer de sa posture comme de ses
gestes, ainsi que le veut l’exigence ergonomique. Nous sommes conduits par la a
une fusion entre ’organisme et l’engin dans lequel ’ouvrier se loge. De méme que
’outil accroit notre pouvoir et étend le champ de notre corps — mais a la condition
que soit favorisée sa prise (ou du moins le maniement) —, de méme, la machine
fonctionnelle doit s’accorder avec nos possibilités motrices et, si possible, se
calquer sur elles. Nous en revenons toujours a l’alliance entre le biologique et le
mécanique, celui-ci soumis a celui-la.

Finalement, la machine — vue au départ comme |’ennemie, la rivale, ou
méme le simulacre du vivant — s’inspire de lui. Canguilhem n’a écarté la théorie
de U'animal machine que pour mieux défendre celle d’une machine animalisée,
reconnaissant ainsi la puissance instauratrice de ’organicité premiére.

-Monstre et monstruosité, p. 78 sq



La monstruosité nous met en présence d’organismes livrés aux pires
délabrements (les ratés, les dysfonctionnements, parfois méme U’horreur d’étres
méconnaissables). Il ne s’agit pas ici de simples anomalies morphologiques,
disgracieuses et déroutantes, telle ’hexadactylie dont il a déja été question ou le
mouton a cing pattes, mais d’individus complétement désordonnés, condamnés a
une vie bréve quand ils ne sont pas voués immédiatemetn a la mort. Alors la vie
semble en proces.

Les Cartésiens, dans leur meétaphysique, avaient déja rencontré ce
probléeme ; ils cherchaient a innocenter Dieu de tout ce qui compromet et vicie la
création (les souffrances, les erreurs, les maladies et les catastrophes, toutes
inévitables) ; ils y parvenaient, mais Canguilhem pourra-t-il, dans et pour sa
philosophie organiciste, sauver la vie elle-méme de ce qui pése sur elle, son espece
de dévergondage ?

L’essentiel de l’analyse consistera d’abord a distinguer le monstrueux et la
monstruosité, deux notions si proches qu’elles se contaminent et s’obscurcissent
mutuellement. Il faut les séparer : si la seconde (la monstruosité) concerne bien les
organismes vivants, la premiére (le monstrueux) suppose la participation perverse
de ’homme, capable des pires déviations. Il lui arrive méme de somber dans la
barbarie. Sans aller a cette extrémité, il reste que le monstrueux auquel il
s’adonne ne se sépare pas du « délictueux ». Et les animaux, bien que privés de
volonté, y cédent aussi dans la mesure ou ils se livrent a des accouplements contre
nature ; il s’agit encore d’un refus malsain des différences et d’une plongée
inconsidérée dans un chaos destructeur. Ainsi, lorsque le monstrueux ne nait pas
d’une conduite licencieuse (l’immoralité), il vient d’une atteinte aux principes du
monde (la folie instinctive et la révolte).

Il s’ensuit une conséquence : bon nombre de difformités ou d’abominations
impliquent la corruption de ’homme qui se plait aux pires mélanges ou aux actions
illicites (une fascination pour le désordre). Dans ces conditions, la vie n’est pas
responsable de ces dévoiements.

Bien que ces deux notions — monstrueux et monstruosité — soient fort
dissemblables, nous ne pouvons pas éviter leur mélange ; l’une retentit sur 'autre
et elle nous cache, du fait méme, la réponse a notre probléme qui s’énonce ainsi :
la vitalité est-elle gangrenée et, partant, condamnable ? Le premier mélange
entre les deux notions remonte au 17€ ; on y insiste sur le possible passage de
une a l'autre, en ce sens qu’on explique la malformation de l’enfant par le fait
que la mere aurait assisté a un spectacle louche ou aurait cédé, au moins dans son
imagination, a des désirs interdits ; elle aurait trempé dans ’immonde ; or, les
impressions méme légeres — ou bien venues du dehors ou bien esquissées en
dedans — s’imprimeraient sur les tissus jeunes de l’embryon ; il vient alors au
monde avec une ressemblance animale ou, en sens inverse, avec une téte humaine
mais posée sur un corps de béte (un porc). Le monstrueux aurait bien été a
Uorigine de la monstruosité ; par la , les Cartésiens disculpent Dieu d’avoir créé
ces étres si profondément altérés : ceux-ci correspondent au prix du péché. En
vérité, ’organicité ne mérite ni ce discrédit ni ce proceés.

Une autre cause du passage (indu) du monstrueux a la monstruosité pourrait
se trouver dans le prométhéisme de l’actuelle biologie ; en effet, le savant qui
maitrise désormais les mécanismes de la vie et de sa formation, risque de tomber
dans 'immodération ; il tente d’éprouver les possibilités expérimentales illimitées
et fabrique des individus méconnaissables, a l’égal des poulets cyclopes ou des
lapins couverts de plumes ; il entreprend des hybridations insolites (le mariage de



la carpe et du lapin). Une fois de plus, c’est le monstrueux — celui qui anime une
biurgie incontrolée — qui suscite les pires monstruosités.

Mais si nous savons écarter ces situations — aussi bien celle de ’homme qui
pactise avec lillicite que celle de U’expérimentateur qui joue diaboliquement a
fabriquer du méconnaissable — pour entendre le seul enseignement de la biologie,
nous verrons tout autrement la monstruosité ; et au lieu qu’elle serve a maudire la
vie et a inscrire en elle ’horreur ou ’échec, elle révele d’abord la précarité de ses
manifestations ontogéniques (susceptibles de distorsions, en raison de sa simple et
seule complexité).

La vie est de 'ordre de la valeur ; mais a suivre Eugene Dupréel, ce qui
caractérise la valeur, c’est a la fois sa consistance (et la valeur ne s’impose qu’en
raison de sa stabilité, de sa constance) et sa « fragilité ». Seul le stable ou le solide
connait, en effet, la menace de la cassure. Comment le lui reprocher, puisque c’est
Uenvers de la médaille ? L’étre vivant aussi se définit par sa résistance a la
déformation, par sa lutte pour son maintien, sa vulnérabilité constitutive. Ce qu’on
pourrait reprocher a l’étre — ce qui touche a sa décomposition ou méme a sa
malfacon — doit étre mis a son crédit comme la contrepartie inévitable d’un
privilege ou d’un statut.

En méme temps, la biologie des évolutions délimite et restreint le champ
des errements ontogéniques ; avec eux, il s’agit seulement d’arrét dans un
développement. L’individu déformé rentre sans peine dans les principes
compositionnels ; il exprime un moment ou une phase embryonnaire qui s’est
indurée. Et la vie n’échoue que dans la mesure ou elle n’a pas été jusqu’au terme
de son développement ; de la, des « états larvaires » ou |’autonomie d’ébauches
qui auraient di disparaitre, tel le Spina bifida aperta ou "ouverture de la moelle
épiniere, son étalement, ce qui correspond a la persistance de la gouttiére
nerveuse. Et Etienne Geoffroy Saint-Hilaire devait justement renouveler la science
des monstres (la tératologie) qu’il naturalisait : il n’était pas surpris par leur
nombre (une classification quasi a priori en devient possible) ni par leur état,
puisqu’ils se bornent a extérioriser une cinématique antérieure (un blocage, ou un
retard). Le monstre n’est que le vivant empéché. Nous ne pouvons plus admettre
une vitalité qui s’élancerait dans toutes les directions, y compris les plus
détériorées ou les plus déroutantes.

Il est vrai que certaines atteintes graves, au lieu d’exposer un stade
embryologique préalable, résultent plutét ou bien de dédoublements incongrus ou
bien de coalescences redoutables (par exemple, deux jumeaux univitellins qui
demeurent reliés entre eux, de la un corps a deux tétes) ou bien de suppressions
segmentaires ou bien de non-soudure (comme le bec-de-lievre ou fissure du palais
antérieur, la non-réunion du massif médian avec U’externe). Aristote, la philosophe
de la vie, avait déja reconnu ce type de déviation quasi arithmétique.

Mais qu’on s’attache a U'explication ancienne ou a la moderne, nous en
concluons que l’organisme, au cours de son développement, n’est pas a |’abri
des risques, encore qu’il ne donne pas « le n’importe quoi de ’absurde » et qu’il
ne transgresse pas ses principes créatifs. Il les interrompt tout au plus ou ne les
acheve pas. Le monstre d’aujourd’hui, note Canguilhem, c’est U’état normal
d’avant-hier.

Encore convient-il de nuancer cette définition, tant il est vrai que certaines
malfacons ont permis aussi d’assouplir les cadres de classifications trop rigides ; en
effet, quelques hybrides qui ont survécu ont mélé des structures qu’on avait



éloignées. Comme ’écrit d’ailleurs Isidore Geoffroy Saint-Hilaire, le fils du
fondateur de la tératologie, que cite Canguilhem, « il n’y a pas d’exceptions aux
lois de la nature, il y a des exceptions aux lois des naturalistes ».

Plus encore, parfois, une espéce nouvelle — ce qui atteste la variété, la
richesse et ’imprévisibilité de la vie — jaillit de ’autonomisation d’une période
ou d’un état embryonnaire. Le processus tératologique habituel, celui qui donne un
étre délabré, nous propose aussi, ca et la, un <« échantillon inconnu et
prometteur » (la néoténie). Aussi, Canguilhem n’a pas manquer de féter a sa
maniere et de rappeler, ailleurs que dans La Connaissance de la vie, les
conceptions de Bolk, selon lesquelles ’homme lui-méme, anatomiquement et
physiologiquement, n’est qu’un feetus qui a suspendu son évolution ; il puise, dans
sa non-adultisation, sa supériorité (il est jeune, ouvert, perméable ; il n’a pas trop
vite rejoint un statut dans lequel il serait emmuré). D’ou la formule paradoxale :
ce n’est pas ’homme qui descend du singe, c’est le singe qui achéve ’homme et
en dérive.

Si la vitalité (créatrice) a bien été innocentée, il faut reconnaitre que
’excentrique et le fantastique — la cohorte des sirénes, des dragons, des centaures
ou méme des poissons volants — envahissent les bas-reliefs, les bestiaires, les
enlumineures d’apocalypses, sinon les poésies ténébreuses ; ces étres, soit
fascinants, soit effrayants, toujours déroutants, ne sortent que de |’imagination qui
s’en donne a ceceur joie. Mais, conclut justement Canguilhem, « le monstrueux, en
tant qu’imaginaire, est proliférant. Pauvreté d’un coté, prodigalité de l'autre, telle
est la premiére raison de maintenir la dualité de la monstruosité et du
monstrueux. »

La vie elle-méme ne participe en rien a ces bacchanales ; cependant, le
foisonnement iconographique et poétique nous abuse : nous finissons par croire en
la réalité et en la multiplicité de ces difformités (gratuites, de pure fantaisie),
alors que la vie, au cours de ses glissements, n’entraine que ’existence du larvaire
ou de l’ébauche. Le monstre nous « montre », non pas les suites du péché ni méme
la folle exubérance de l’organicité, mais le fond organisationnel de la vie, son
architecture latente, voire le chemin a travers lequel elle se batit, puisque
’anormalité extériorise une de ses stations, [’un de ses moments.

[...] La théorie canguilhemienne de la vitalité lui a permis de se maintenir, au
milieu des difficultés théoriques qui semblaient ’affaiblir ; ici aussi, nous voyons
« le centre » englober en lui la pluralité qui paraissait s’en éloigner.

Souvent les philosophes ont traité de la vie, ’ont évoquée, mais il s’agissait
d’une référence molle et indéterminée — un fruit du romantisme ainsi qu’une
machine de guerre contre le mécanisme ou un positivisme mal compris. Ici, la
théorie de la vie, que nous avons vue a l’ceuvre, évite le vague ; elle repose sur
des bases médicales et physiologiques d’une admirable précision ; elle s’éclaire
aussi de son histoire conceptuelle ; elle a réussi a intégrer en elle le mécanisme,
jugé hyperfinalisé ; elle le saisit par en haut, non par en bas, ou il se trouve alors
rejeté.

-La question du réflexe, p. 98 sq, étudiée par Canguilhem dans son ouvrage La
Formation du concept de réflexe aux 17e et 18e (1955)

Les historiens ou les biologistes se sont mépris : la notion de réflexe aurait
été, selon eux, imposée et surtout théorisée par Descartes.

Une telle erreur procure des avantages a ceux qui ’ont propagée au 19¢e :
elle leur permet de « naturaliser » ou de mieux implanter dans les esprits cette



notion de réflexe, puisqu’elle viendrait de loin et qu’un philosophe d’importance
(Descartes) ’aurait reconnue. Mais, outre que le mot de réflexe ne figure pas
dans les textes cartésiens — seulement U’expression voisine « d’esprits
réfléchis »— la réalité du réflexe ne s’y trouve pas davantage, plut6t son contraire.
Pour qu’il y ait réflexe, il faut en effet admettre que part de la périphérie sensible
un ébranlement qui, arrivé au centre médullaire, retourne, comme un éclair, sur
cette méme périphérie et la modifie en conséquence. Or, nous ne lisons rien de tel
chez Descartes. Avec lui, le mouvement ne prend sa source que dans le centre
(le coeur, vieux reliquat de Uinfluence aristotélicienne). De plus, Descartes
n’admet qu’une seule voie, le centrifuge. Enfin, la riposte automatisée dépend
principalement des expériences antérieures (le point de départ du mouvement
qui ajuste le corps a un objet ou stimulus extérieur ne se situe pas dans cet objet
mais a U'intérieur de la glande pinéale ; de la, une variété de ripostes, en fonction
des dispositions de I’ame ou des acquisitions du passé en nous sédimenté).

Canguilhem revient sur l'idée selon laquelle le prétendu mécanisme
cartésien ne doit pas se séparer d’un agencement harmonieux du corps (le
vitalisme), parce que, si ce dernier est bien une machine, n’oublions pas qu’elle a
été fabriquée par Dieu ; elle s’avere donc la plus performante qui soit et
nécessairement le tout ’emporte sur les parties qui la servent. D’ailleurs, cette
machine qu’on brandit comme un épouvantail, « n’est elle-méme machine que
dans son tout, son automatisme requiert une cohésion qui exclut la division ou
l’éparpillement du dispositif de régulation de ses parties mobiles. »

C’est Thomas Willis (1621-1675), du méme siécle de Descartes, qu’il
convient d’encenser, d’autant que ce médecin physiologiste s’est intéressé non
seulement au réflexe, mais aussi a tout ce qui irradie a partir de lui — la rigidité
tétanique, ’agitation choréique, les spasmes, le clonus, la convulsion, [’atonie.

Si, avec lui, la compréhension de la réalité du réflexe n’est pas encore
achevée, il en a fourni les premiers éléments. Canguilhem le crédite de trois
innovations importantes :

- Avec lui, Uinflux nerveux ne circule plus dans des canalisations (des
tubes) ; le nerf ne ressemble pas davantage a une corde qui tirerait
sur les os, mais plutot a une méche, susceptible d’exploser a son
extrémité (le feu de ’action).

- La propagation nerveuse est concue dorénavant a [’égal du rayon
lumineux, capable d’une brusque inversion (lorsqu’il bute sur un
écran).

- Le lieu ou s’opere la conversion (le passage de la stimulation a la
réaction motrice) se trouve ou bien dans le cerveau (pour le
mouvement volontaire) ou bien dans le cervelet (pour l’involontaire).

Que retient Canguilhem de cette histoire mouvementée, qu’il a si
savamment représentifiée, qui brisa le theme mécanique (les cordes et les filets
nerveux), ainsi que le cérébro-centrisme (la moelle est finalement reconnue
comme un centre, qui permet, par elle seule, des répliques immédiates) ? en quoi
consolidite-t-elle ses propres interprétations philosophiques et épistémologiques ?

Trois enseignements généraux :

- Il voit la une authentique révolution copernicienne : de méme qu’en
astronomie le centre s’est trouvé déplacé, de méme, en biologie,
s’esquisse et s’impose une théorie en faveur d’un « centre
médullaire » qui met fin a 'omnivalence cérébrale. Que le vivant



puisse fonctionner par le moyen de plusieurs « dispositifs », n’est-ce
pas, au fond, une preuve en faveur de sa richesse ? Au lieu que le haut
domine le bas et lui donne des ordres (systéeme royal), joue un
ensemble fédératif.

- La décentralisation médullaire ne signifie pas, pour les physiologistes
fondateurs de la réflexologie, ’exclusion cérébrale. Un lien continue
de solidariser le haut et le bas.

- Les réflexes contribuent tous a la conservation du vivant (sa défense,
la suppression du nocif, ou l'inverse— lorsque |’organisme s’empare
de U'utile, voire de ’indispensable).

Ainsi la réponse réflexe n’est pas inventive. Elle est toujours la méme,
momentanée, instantanée, mais dans l’urgence, ne faut-il pas préférer la riposte la
plus rapide et la plus efficace ?

Tout se met a changer a partir de 1850. La notion d’arc réflexe prend le pas
sur celle de mouvement involontaire. La conception du réflexe va a l’encontre de
la philosophie de Canguilhem. Les traités de l’époque rigidifient I’action réflexe et
la définissent comme une sorte de circuit préformé, indépendant, que parcourt un
courant impétueux et que nous ne saurions arréter. Reviennent en force les idées
de « local », de « mécanique », d’« instantané ». Trois cause concourent a ce
retour, a cette prévalence d’une pensée de type atomistique, celle qui avantage la
partie et la sépare du tout.

- Contexte de la civilisation industrielle qui met a ’honneur Uutilité, la
rapidité, |’automaticité.

- Institutions : création et multiplication de laboratoires expérimentaux
qui substantifient le réflexe et le coupent de ce a quoi il restait relié.

- Fin du 19é est marquée par un engouement pour [’associationnisme
qui déferle sur toutes les sciences et particulierement les sciences
humaines. Il importe de rechercher le plus simple (le primitif) qu’on
ajoute peu a peu a lui-méme, jusqu’a retrouver le complexe. Au cours
de ’histoire, nous irions de ’élémentaire a [’élaboré.

Pourtant les principes de Canguilhem ont tenu bon. Il a pu montrer que nous
devons compter plusieurs réflexes qui ne se recouvrent pas. Ce que certains
biologistes regardaient comme simple et basal s’est vite diffracté ou multiplié. Il
renouvelle aussi sa théorie de la corporéité. Grace au réflexe qui a autonomisé
relativement le médullaire, le vivant échappe a la totalité indifférenciée, sinon
amorphe, dans laquelle on U’enfermait. Tous les éléments constituants y étaient
alors reliés les uns aux autres, dans une sorte d’égale mutualité.

Avec le réflexe, le physiologiste a di renoncer a la vision pyramidale (celle
du systeme royal, ou le cerveau commande tout d’en haut) mais il lui faut aussi
abandonner la circulaire, selon laquelle les unités se répondent et se tiennent les
unes aux autres. Le réflexe, mieux compris, suggere dorénavant un autre mode
d’organisation et de relation. Sans qu’ils soient séparés ou autonomisés, les
territoires sont différenciés et jouissent d’une relative autonomie.

Bilan

Ce réflexe renvoie a une réalité indéniable que la philosophie holiste ne veut
pas reconnaitre. Si Canguilhem ne renonce pas a sa philosophie du tout, il la
nuance, acceptant des niveaux et méme des provinces corporelles qui peuvent se
prévaloir d’une relative juridiction. Mais il ne rejoint pas pour autant le camp des



mécanistes. Le réflexe débouche donc sur une compréhension philosophique, lui-
méme ne se concoit aus dans une dialectique du tout et des parties. Seul le tout
peut s’imposer le partiellement, le rapidement, 'utilement. C’est pour riposter
vite qu’il donne dans l’apparente ponctualité. Le tout sait prendre le risque de la
division relative parce que justement il la controle.

Inversement, le malade nous apprend qu’un déficit ou ’altération cérébrale
brouille la conduite. La partie ne peut plus s’exprimer et [’organisme est condamné
aux gestes amples, touffus, imprécis qui témoignent du tout débordé ou
désordonné. La finesse et la célérité supposent donc U'intégrité de I’ensemble. Le
vivant en bonne santé permet que, sur le fond qu’il est et qu’il demeure, se
constitue une figure qui le rend opérationnel. Il gagne a cette stratégie, car le
local va vite et bien.

L’'unité est d’autant plus une qu’elle admet une pluralité sans que celle-ci
soit pour autant détachée d’elle.

Hors du tout, pas de parties !

-La médecine selon Canguilhem, extrait de Canguilhem Philosophe de la vie, Les
Empécheurs de penser en rond, 1997, p. 188 sq.

Canguilhem part d’une conception de la médecine. Il est vrai qu’avant
lui — sur le sujet de cet objet — les philosophes ou leurs Traités répétaient des
remarques vite usées et détonalisées.

Claude Bernard avait fortifié un courant, qui remonte sans doute a A. Comte
et que suivaient les esprits les plus informés, médecins, biologistes et
psychologues. On tenait le morbide pour I’exagération du physiologique, une sorte
de ré-régulation.

Plusieurs conséquences en découlaient. On fétichisait nécessairement les
normes et les seuils. Parallelement, la biologie se définissait par ’examen ou la
découverte de nombreuses constances, des invariants autour desquels |’organisme
oscillait seulement. Quant a la médecine, elle consistait a les restaurer le mieux
possible.

Canguilhem a su détruire cet édifice de la « normalisation » que le
positivisme, dans son plus mauvais sens, avait suggéré, que Claude Bernard avait
cautionné.

Penser exige qu’on retourne aux fondements eux-mémes, au lieu de suivre
ou reprendre les theses en cours. On ne se contentera pas de souligner ’arbitraire
(relatif) des chiffrages ou mesures biologiques. On les a d’autant plus crues fixes
qu’on refusait d’apercevoir les inégalités. Mais ce n’est pas une recherche
empirique qui convaincra de leur fragilité. Il faut aller a une réflexion sur l’essence
méme de [’organisme.

Ainsi une hypertension artérielle ne se caractérise pas par une simple
élévation aux épreuves manométriques mais davantage par des altérations plus
insidieuses et plus générales qui touchent la plupart des fonctions. La médecine le



sait bien : il ne s’agit que de réfléchir ce qu’elle fait, au lieu de répéter ce qu’on
lui a dit sur elle ou ce qu’elle ressasse elle-méme.

De plus, surtout, ’histoire de la médecine révele que les malades seuls
permettent de qualifier de pathologique telle ou telle irrégularité anatomique ou
fonctionnelle — amplification de ceci, déformation de cela, — non pas l'inverse :
la symptomatologie est d’abord enracinée dans une souffrance et non pas dans la
précision d’une mesure (un débordement). Remontons aux bases de l’acte
d’évaluation, ne prenons pas les effets pour la cause et pour l'origine ! Cette
démarche philosophico-épistémologique éclaire la « maladie » et en découvre
Uesprit, alors qu’une objectivité impensée n’en retient que les conséquences, perd
la compréhension de la vie en son fond et ne manquera pas de dégénérer, peu ou
prou, en un pouvoir socionormalisateur sar de lui.

L’égalisation du normal et du pathologique constitue ou caractérise une
intelligence réductrice qui finit par minimiser en englober trop vite les écarts, les
déviations ou les singularités. La these de Canguilhem, dans sa conclusion, est
devenue classique : une anomalie n’équivaut pas a une anormalité. Diversité ne
signifie surtout pas nécessairement maladie. On ne peut pas éviter, pour qualifier,
la médiation d’une <« conscience malheureuse », c’est-a-dire souffrante.
Renversement a la fois philosophique et épistémologique d’aspect nietzschéen :
une moyenne — de la tension artérielle par exemple — ne doit pas étre tenue pour
« acceptable », ou normale, parce que fréquente, mais davantage fréquente parce
que « normale ». Cette inversion explique bien le dérapage de la pensée médicale
traditionnelle et théorique : elle pouvait croire détenir la vérité au moment méme
ou elle la manquait.

Il en résulte, si on comprend bien la nécessité de ce retournement, qu’un
chiffre, fat-il assez constant, traduit un style, des habitudes de vie, une
civilisation, voire une création sous-jacente, la vitalité de la vie ainsi reconnue.

Plus paradoxal, inoui, ’homme en bonne santé tolere des milieux assez
variables et manifeste sa capacité par une « normativité » relativement mouvante,
accordée aux changements — ce qu’une physiologie de laboratoire n’est pas
préparée a reconnaitre vraiment — mais le malade, quant a lui, s’accroche aux
« constances » : sa propre rigidité répétitive lui interdit de supporter les écarts, les
a-coups ou les réadaptations. Il a perdu lUinventivité de base ou l’énergie
réactionnelle. Ce qui, dans la doctrine partagée, semblait manifester et spécifier
le physiologique — c’est-a-dire la conservation, les chiffres de la maintenance — en
arrive a exprimer le pathologique. A la limite, guérir ne consiste pas tout a fait a
rétablir des normes mais a aider le malade a supporter les aléas des situations et a
lui donner les moyens (protheses) d’admettre ou de tolérer les changements qui le
blessaient. On lui fournit du dehors de quoi réparer, compenser, annuler et soutenir
les chocs.

Pas de pathologie entiérement objective ? Dans cette sorte de citadelle des
mensurations, des équilibres et des régulations, Canguilhem a su rétablir ou établir
la suprématie d’une subjectivité, c’est-a-dire d’une existence en débat avec son
milieu. Il prend le parti de la vie mais surtout effectue une sorte d’analyse
phénoménologique : ressaisir ’essence de l’organisme, l’originaire que le reste
cache ou oublie. Mieux sans doute, cette analyse violente et résolument
renversante a surtout révolutionné la rationalité méme : celle-ci — au lieu de nier
la vie et de Uenfermer sous de fausses données chiffrées qui la suppriment, ainsi
que la maladie entierement résorbée dans le dogme positiviste — doit tenter d’en
comprendre le sens et méme la dialectique existentielle. Corrélativement, la



pathologie se reconnait dans ’immobilisation, la réitération, le méme, faussement
protecteur. Celui qui croit se sauver dans |’économie ou le repliement se perd.

Le travail du philosophe revient a connaitre ce qui est — en l’occurrence la
vitalité sourde de la vie — non pas a maintenir colite que colte, contre le réel, la
fixité des dogmes. Jusqu’alors la raison ne cessait de s’autovalider : désormais elle
change et devient capable d’accueillir ce qu’elle écartait — l’autre, la différence,
les marges ou la diversité méme.

La vie de la raison a consisté ici a mettre la vie dans une raison qui n’avait
pu la comprendre. Les deux se repoussaient, se sclérosaient : il convient de les
relier, de les joindre. La vie en devient une intelligence de ruse et de mouvement,
la raison en sort, de son coté, plus vivante ; elle quitte enfin la logique de la seule
identité. Le vitalisme rationnel, quand il s’applique dans les techniques médicales
les plus audacieuses, ne commande pas a l’organisme, ne lui impose jamais ses
propres directives mais s’aide de lui seulement, invente avec, pour et par lui,
favorise, tant bien que mal, son autodéveloppement.

La raison ne se voit qu’apres coup : elle ne se précede pas en quelque sorte
ni ne s’anticipe ; en outre, elle se métamorphose.



	Rapports avec l'idée de nature
	Concepts empruntés à Bergson
	Critiques formulées par Canguilhem

