
Sujet 3 – textes d’accompagnement. 

 Que  l'homme contemple  donc  la  nature  entière  dans  sa  haute  et  pleine  majesté,  qu'il  
éloigne sa vue des objets bas qui l'environnent. Qu'il regarde cette éclatante lumière, mise comme 
une lampe éternelle pour éclairer l'univers, que la terre lui paraisse comme un point au prix du 
vaste tour que cet astre décrit et qu'il s'étonne de ce que ce vaste tour lui-même n'est qu'une pointe  
très délicate à l'égard de celui que les astres qui roulent dans le firmament embrassent. Mais si 
notre vue s'arrête là,  que l'imagination passe outre ;  elle se lassera plutôt de concevoir,  que la 
nature de fournir. Tout ce monde visible n'est qu'un trait imperceptible dans l'ample sein de la 
nature. Nulle idée n'en approche. Nous avons beau enfler nos conceptions au-delà des espaces 
imaginables, nous n'enfantons que des atomes, au prix de la réalité des choses. C'est une sphère 
dont le centre est partout, la circonférence nulle part. Enfin, c'est le plus grand caractère sensible de 
la toute puissance de Dieu, que notre imagination se perde dans cette pensée.
    Que l'homme, étant revenu à soi, considère ce qu'il est au prix de ce qui est ; qu'il se regarde  
comme égaré dans ce canton détourné de la nature; et que de ce petit cachot où il se trouve logé, 
j'entends l'univers, il apprenne à estimer la terre, les royaumes, les villes et soi-même son juste 
prix. Qu'est-ce qu'un homme dans l'infini ?
    Mais pour lui présenter un autre prodige aussi étonnant, qu'il recherche dans ce qu'il connaît les 
choses  les  plus  délicates.  Qu'un  ciron  lui  offre  dans  la  petitesse  de  son  corps  des  parties 
incomparablement plus petites, des jambes avec des jointures, des veines dans ces jambes, du sang 
dans ces veines, des humeurs dans ce sang, des gouttes dans ces humeurs, des vapeurs dans ces  
gouttes; que, divisant encore ces dernières choses, il épuise ses forces en ces conceptions, et que le 
dernier objet où il peut arriver soit maintenant celui de notre discours; il pensera peut-être que 
c'est là l'extrême petitesse de la nature. Je veux lui faire voir là dedans un abîme nouveau. Je lui  
veux peindre non seulement l'univers visible, mais l'immensité qu'on peut concevoir de la nature, 
dans l'enceinte de ce raccourci d'atome. Qu'il  y voie une infinité d'univers,  dont chacun a son 
firmament, ses planètes, sa terre, en la même proportion que le monde visible; dans cette terre, des 
animaux, et enfin des cirons, dans lesquels il retrouvera ce que les premiers ont donné; et trouvant 
encore dans les autres la même chose sans fin et sans repos, qu'il se perde dans ses merveilles, 
aussi étonnantes dans leur petitesse que les autres par leur étendue; car qui n'admirera que notre 
corps, qui tantôt n'était pas perceptible dans l'univers, imperceptible lui-même dans le sein du 
tout, soit à présent un colosse, un monde, ou plutôt un tout, à l'égard du néant où l'on ne peut 
arriver ?
    Qui se considérera de la sorte s'effrayera de soi-même, et, se considérant soutenu dans la masse 
que la nature lui a donnée, entre ces deux abîmes de l'infini et du néant, il tremblera dans la vue de 
ces merveilles ; et je crois que sa curiosité, se changeant en admiration, il sera plus disposé à les  
contempler en silence qu'à les rechercher avec présomption.
    Car enfin qu'est-ce que l'homme dans la nature ? Un néant à l'égard de l'infini, un tout à 
l'égard du néant, un milieu entre rien et tout. Infiniment éloigné de comprendre les extrêmes, la 
fin des choses et leur principe sont pour lui invinciblement cachés dans un secret impénétrable, 
également incapable de voir le néant d'où il est tiré, et l'infini où il est englouti. 

Pascal, Les Pensées – Disproportion de l’homme.



Sujet 3 – textes d’accompagnement. 

« L’homme n’est qu’un roseau, le plus faible de la nature ; mais c’est un roseau pensant. Il 
ne faut pas que l’univers entier s’arme pour l’écraser : une vapeur, une goutte d’eau suffit pour le 
tuer. Mais quand l’univers l’écraserait, l’homme serait encore plus noble que ce qui le tue, parce 
qu’il  sait  qu’il  meurt,  et  l’avantage que l’univers a sur lui,  l’univers n’en sait  rien. Toute notre 
dignité consiste donc en la pensée. C’est de là qu’il faut nous relever et non de l’espace et de la 
durée,  que nous  ne saurions remplir.  Travaillons  donc à  bien penser  :  voilà  le  principe de la 
morale. » 

Pascal, Les Pensées – Fragment 347.



Sujet 3 – textes d’accompagnement. 

Jean Rostand, Pensées d’un biologiste, 1954

Que sommes-nous ? Quelle position occupons-nous dans la nature ? Quel est le sens de notre 
existence, la valeur de notre activité ? À ces questions, voici, à peu près, les réponses que l'on pourrait 
faire, en se tenant strictement sur le terrain de la science.

Comme tout animal supérieur, l'homme est un agrégat de plusieurs trillions de cellules dont 
chacun représente un assemblage de molécules diverses. En fin de compte, il  apparaît comme un 
édifice prodigieusement complexe d'électrons, qui doivent à la forme particulière de leur groupement 
le  singulier  privilège  de  pouvoir  affirmer  leur  existence.  En  ce  qui  concerne  la  pensée,  orgueil 
principal  de  l'homme,  les  pièces  maîtresses  de  l'architecture  organique  sont  constituées  par  les 
cellules de l'écorce cérébrale. C'est là, dans cette pellicule, que se produisent les réactions chimiques et  
les transformations d'énergie qui donnent lieu à ce que nous appelons la conscience, et dont nous ne  
savons rien, sinon qu'elle est indissociablement liée à ces réactions et à ces transformations. C'est là  
que se préparent les plus hautes manifestations de l'esprit : le génie d'un Newton, les angoisses d'un 
Pascal...

Que les cellules du cerveau se trouvent pendant quelques minutes privées d'oxygène, et la 
conscience immanquablement s'évanouit. Que la privation d'oxygène persiste un petit quart d'heure, 
et,  par  suite  des  changements  irréversibles  qu'entraîne  l'asphyxie  cellulaire,  la  conscience  aura 
disparue de façon définitive. Plus jamais dans le monde ne se manifestera à cette conscience-là, ce 
moi, unique comme tous les moi, et qui dépendait de l'intégrité de ces cellules particulières.

Un éclair dans la nuit,  ainsi  a-t-on défini la pensée.  Il  ne s'agit  en effet que d'une lueur, 
vacillante et toujours menacée de s'éteindre. Il semble bien du reste que cette pensée ait pour seule 
propriété d'assister au jeu de la machine qu'elle a l'illusion de commander. L'acte dit volontaire se 
réduit vraisemblablement à une intégrale de réflexes, et sans doute l'homme qui réfléchit, qui calcule, 
qui délibère, n'est-il pas moins assujetti dans la dernière de ses démarches que la chenille qui rampe 
vers  la  lumière  ou  que  le  chien  qui  répond,  par  un  flux  de  salive,  au  coup  de  sifflet  de 
l'expérimentateur. Les plus graves décisions morales, où l'homme attache tant de prix, apparaissent 
alors comme de purs effets des stimulations sociales, et quand il croit se conformer librement aux 
impératifs  sacrés  qu'il  croit  s'être  choisis,  il  n'est  qu'un  automate  qui  s'agite  conformément  aux 
intérêts du groupe dont il fait partie.

D'où vient l'homme ?
D'une  lignée  hétéroclite  de  bêtes  aujourd'hui  disparues,  et  qui  comptaient  des  gelées 

marines,  des  vers  rampants,  des  poissons  visqueux,  des  mammifères  velus...  Par  cette  chaîne 
d'ancêtres,  dont  l'humilité  augmente  à  mesure  qu'on s'enfonce  dans  la  durée,  il  se  rattache sans 
solution de continuité aux microscopiques éléments qui naquirent, voici plus d'un million d'années, 
aux dépens de la croûte terrestre.

Accident entre les accidents, il est le résultat d'une suite de hasards, dont le premier et le plus 
improbable fut la formation spontanée de ces étranges composés du carbone qui s'associèrent en 
protoplasme.

L'homme  n'est  rien  moins  que  l'œuvre  d'une  volonté  lucide,  il  n'est  pas  même 
l'aboutissement d'un effort sourd et confus. Les processus aveugles et désordonnés qui l'ont conçu ne 
recherchaient rien, n'aspiraient à rien, ne tendaient vers rien, même le plus vaguement du monde. Il 
naquit sans raison et sans but, comme naquirent tous les êtres, n'importe comment, n'importe quand, 
n'importe où. La nature est sans préférence, et l'homme, malgré tout son génie, ne vaut pas plus pour 
elle que n'importe laquelle des millions d'autres espèces que produisit la vie terrestre. Si la tige des 



Sujet 3 – textes d’accompagnement. 

primates avait été sectionnée à sa base par quelque accident géologique, la conscience réfléchie ne 
serait jamais apparue sur la terre. Il est possible d'ailleurs que, dans le cours des siècles, certaines 
lignées organiques aient été éliminées qui eussent donné naissance à des formes plus accomplies que 
la nôtre.

Sera-t-il au moins permis à l'homme éphémère, englouti dans le cosmos démesuré, de se 
regarder comme le dépositaire d'une valeur privilégiée, qui défierait les normes de la durée ou de 
l'étendue ? On ne voit guère où il puiserait la notion d'une telle valeur. Impossible pour lui de se  
leurrer de l'espoir qu'il participe à quoi que ce soit qui le dépasse. Son labeur ne s'insère dans 
aucune forme d'absolu. Il doit se contenter de son domaine à lui, qui est irrémédiablement clos, et ne  
communique point avec des terres plus vastes. Le seul devoir qui lui incombe est d'améliorer le règne 
de l'humain, et de l'imposer toujours davantage à l'insensible nature. C'est en vain qu'il se prendrait 
pour l'instrument d'on ne sait quel dessein et qu'il se flatterait de servir des fins qui le transcendent. Il  
ne prépare rien, il ne prolonge rien, il ne se relie à rien. Il ne connive pas, comme croyait Renan, à une 
« politique éternelle ». Tout ce à quoi il tient, tout ce à quoi il croit, tout ce qui compte à ses yeux a  
commencé en lui et finira avec lui. Il est seul, étranger à tout le reste. Nulle part il ne se trouve un 
écho, si discret soit-il, à ses exigences spirituelles. Et le monde qui l'entoure ne lui propose que le 
spectacle  d'un morne et  stérile  charnier  où éclate  le  triomphe de la  force  brute,  le  dédain  de  la 
souffrance, l'indifférence aux individus, aux espèces, à la vie elle-même.

Tel est, semble-t-il, le message de la science. Il est aride. La science n'a guère fait jusqu'ici, on 
doit le reconnaître, que donner à l'homme une conscience plus nette de la tragique étrangeté de sa 
condition, en l'éveillant pour ainsi dire au cauchemar où il se débat. On est fondé à souhaiter que, 
dans l'avenir, elle apprenne à user de sa puissance pour dispenser à l'homme la paix affective, l'aise  
morale. Il se pourrait, par exemple, que les progrès de la physiologie cérébrale, ou simplement de la 
psychanalyse, le mettent en mesure de modifier assez profondément les réactions psychiques pour 
que l'individu accepte sans douleur les désharmonies inhérentes à sa condition.

La science est  allée trop loin maintenant pour s'arrêter en chemin, et  l'on doit  s'attendre 
qu'elle ajoute à sa rude doctrine des méthodes qui prépareraient les âmes à la recevoir. Il ne suffit pas,  
en effet, qu'elle nous enseigne notre néant, il faut qu'elle nous rende capables de le tolérer. Il ne suffit  
pas qu'elle nous ôte l'illusion d'une tâche aux suites infinies, il faut qu'elle nous en arrache le besoin. Il  
ne suffit pas qu'elle nous dépouille du sentiment de notre liberté, il faut qu'elle règle le fonctionne-
ment de notre machine de telle sorte que nous nous acceptions pour machine.


