
DS3 – Agro-Véto – J. Rostand.

1

DS3 – Sujet type Agro-Véto. 

Vous rédigerez à l’encre foncée, sans avoir recours ni à l’effaceur ni au correcteur. Si 
vous écrivez sur des copies à petits carreaux, merci de laisser une marge et d’écrire une ligne 
sur deux. 

« Sera-t-il au moins permis à l'homme éphémère, englouti dans le cosmos démesuré, 
de se regarder comme le dépositaire d'une valeur privilégiée, qui défierait les normes de la 
durée  ou  de  l'étendue  ?  On  ne  voit  guère  où  il  puiserait  la  notion  d'une  telle  valeur. 
Impossible pour lui de se leurrer de l'espoir qu'il participe à quoi que ce soit qui le dépasse. »

Jean Rostand, Pensées d’un biologiste, 1954

Dans quelle mesure cette citation vous conduit-elle à approfondir votre réflexion sur 
Vingt mille lieues sous les mers de Jules Verne, l’introduction et les sections I et III (chapitres II 
à V) de La connaissance de la vie de G. Canguilhem et Le Mur invisible de M. Haushofer ?

Remarques générales : progrès // toujours disponible pour revoir copies  me prévenir avant.→  

• l’orthographe s’améliore nettement chez certaines copies, pas du tout chez d’autres  à→  
travailler.  /  Seul de lisibilité /  Participes passés et  infinitifs :  remplacer par le verbe 
« mordre »  il a essayé (é ou er→  ? )  il a mordu. // pour visiter (é ou er?)  pour→ →  
mordre. Projet Voltaire vacances de février.

• Verne / Ned Land / Confusion M. Haushofer - narratrice.
• Encore problèmes d’alinéas     !!!!!
• grammaire : encore problème de questions indirectes !!!
• problèmes de ponctuation   !!!
• œuvres de mieux en mieux connues : TB. 
• Problème ppal : compréhension du sujet  gros cs (reprise du cours sans analyse du→  

sujet) – petit cs : pb secondaire (domination de la nature ou défi au cosmos) remplace le 
pb principal (quelle valeur l’homme est-il en droit de s’accorder dans le cosmos?). 

• Éviter les remarques trop allusives : définition de la norme chez Canguilhem / religions 
abrahamiques…

• assez  bons  réinvestissements  de  certaines  notions  (créature  faustienne, 
prométhéenne…)

• pas d’inquiétude si devoir très approfondi mais sujet mal compris (l’homme peut-il 
défier  la  nature)  ou  réflexion  embrouillée   besoin   de  laisser  reposer  les→  
connaissances, bien prendre du recul par rapport au sujet  travail va payer.→

• Pb sur Canguilhem : réattribuer une théorie à son auteur (Umgebung, Umwelt, Welt 
(féminins)  Von Uexküll)→



DS3 – Agro-Véto – J. Rostand.

2

Analyse du sujet : brouillon

• sujet en deux parties : une question rhétorique et sa réponse. 
• Constat  pessimiste :  disproportion  homme/cosmos  (nature,  monde).  Emploi  de 

cosmos : monde organisé, gigantesque  homme englouti. →
• Question : l’homme peut-il se croire dépositaire d’une valeur privilégiée ? Peut-il croire 

qu’il participe à quelque chose qui le dépasse ? [terme de valeur employé deux fois] 
Son existence est-elle justifiée par une forme de transcendance ? 

• Réponse : il n’a aucune raison de le croire. 
• expression d’une sorte  de désenchantement  ou pessimisme (« au moins »  « sera-t-il 

permis » - « on ne voit guère » - « se leurrer » - « Impossible »)
=>  l’homme  ne  peut  se  considérer  comme  supérieur  aux  autres  êtres  vivants. 
[remarque :  c’est  pourtant  ainsi  qu’il  s’est  considéré  pendant  plusieurs  siècles : 
Aristote, monde naturel figuré en pyramide – homme au sommet de la hiérarchie car il 
possède le logos / religions abrahamiques (cf Ducarme) fondées sur l’idée que Dieu a 
soumis la nature à l’homme  cf Genèse / Descartes→  : science peut faire de l’homme le 
maître  et  possesseur  de  la  nature  s’il  sait  déchiffrer  et  utiliser  ses  lois]  =>  d’où 
désenchantement apporté par la science moderne :  l’homme n’est pas le « maître et 
possesseur  de  la  nature » ;  découverte  de  Lévi-Strauss  et  autres  ethnologues  (cf 
Canguilhem : divers rapports à la nature, pas tous de domination, toutes les cultures 
ne pensent pas l’homme comme transcendant). 

Problématisation :  pourtant  on  peut  soupçonner  une  différence  entre  homme  et  autres 
espèces : capacités d’adaptation supérieures / réflexion par rapport à sa condition / échelle 
aussi dans la modification de l’environnement… 

Problématique : l’homme aurait-il des raisons de s’accorder une valeur supérieure à celle des 
autres êtres vivants ? 

Plans possibles : 
I. Rostand : homme n’a pas de raison de se croire supérieur aux autres êtres vivants.
Pascal :  « L’homme n’est qu’un roseau, le plus faible de la nature »
II.  On peut  tout  de  même reconnaître  à  l’expérience  humaine de  la  nature  une certaine 
spécificité, sans forcément parler de supériorité.
 Pascal : « mais c’est un roseau pensant ». 
III. Valeur des expériences subjectives / III. Ethique de la responsabilité / responsabilité d’une 
éthique.
Pascal : « Travaillons donc à bien penser : voilà le principe de la morale ».

Accroches possibles : 
• Blaise Pascal [début XVIIè]   : « Car enfin qu'est-ce que l'homme dans la nature ? Un 

néant à l'égard de l'infini, un tout à l'égard du néant, un milieu entre rien et tout. » 



DS3 – Agro-Véto – J. Rostand.

3

• Genèse / Aristote / Descartes / positivisme, saint-simonisme (histoire des sciences de la 
nature) => confiance, triomphe de l’homme / désenchantement de Rostand et science 
actuelle.

• Passage de la confiance prométhéenne à la honte prométhéenne… 
• Canguilhem : «  L’homme vivant tire de son rapport à l’homme savant (…) une sorte 

d’inconsciente fatuité qui lui fait préférer son milieu propre à celui des autres vivants 
comme ayant plus de réalité et pas seulement une autre valeur » p. 196

Plan plus détaillé : 
I. Rostand : homme n’a pas de raison de se croire supérieur aux autres êtres vivants.

Pascal :  « L’homme n’est qu’un roseau, le plus faible de la nature »
1.  L’homme  est  comme  « englouti  dans  le  cosmos »  =  domination  de  la  nature, 

disproportion de l’homme..
2.  L’homme  est  limité  par  les  normes  du  vivant  (« étendue  et  durée »),  c’est  une 

créature finie – soumission aux lois de la nature.
3. L’homme est un vivant parmi les vivants  pas de «→  valeur privilégiée »  richesse→  

du vivant, de ses capacités d’adaptation, richesse du cosmos… Chaque vivant se trouve investi 
d’une  valeur  propre  en  fonction  de  son  adaptation  au  milieu   la  valeur  c’est  la  vie→  
(Canguilhem, valeur établie en fonction du besoin).

II. On peut tout de même reconnaître à l’expérience humaine de la nature une certaine 
spécificité, sans forcément parler de supériorité.
 Pascal : « mais c’est un roseau pensant ». 

1. Capacité particulière d’adaptation : science et technique.
2. Capacité de réflexion, décollement du vivant.
3. Grandeur et misère : domination/destruction.

Ou alors : capacités artistiques  notion de choix. →

III. Spécificité va de pair avec capacités éthiques : la question des valeurs 
1. Choix, orientation dans le milieu = capacités éthiques, liberté (plus grandes que chez 

les autres êtres vivants)
2. Responsabilité de cette orientation  éthique  homme est lui-même producteur de→ →  

transcendance. 



DS3 – Agro-Véto – J. Rostand.

4

Proposition de corrigé :

Jules Verne décrit dans  L’Île mystérieuse la conquête d’une île du Pacifique par cinq 
naufragés  que la  foi  en  leur  supériorité  sur  le  reste  de  la  nature  autorise  à  se  qualifier  de 
« colons ». « Et en effet, ils ‘savaient’, et l’homme qui ‘sait’ réussit là où d’autres végéteraient et 
périraient  lamentablement » :  le  positivisme  est  à  l’œuvre,  consacrant  la  valeur  du  génie 
humain, enrichi au XIXe siècle par les progrès de la science.

[Autre  accroche :  Blaise  Pascal  « L’homme n’est  qu’un  roseau,  le  plus  faible  de  la 
nature… » (Pensée 63) et « Ce n’est point de l’espace que je dois chercher ma dignité, mais c’est 
du règlement de ma pensée. Je n’aurai point d’avantage en possédant des terres. Par l’espace 
l’univers me comprend et m’engloutit comme un point, par la pensée je le comprends. » (Pensée 
165). Pensées, 1669-1670.]

Dans Pensées d’un biologiste (1954), Jean Rostand remet en question ce postulat : « Sera-t-
il au moins permis à l'homme éphémère, englouti dans le cosmos démesuré, de se regarder 
comme le  dépositaire  d'une  valeur  privilégiée,  qui  défierait  les  normes  de  la  durée  ou  de 
l'étendue ? On ne voit guère où il puiserait la notion d'une telle valeur. Impossible pour lui de 
se leurrer de l'espoir qu’il participe à quoique ce soit qui le dépasse. » La question rhétorique 
n'est  qu’une  façon  d’accentuer  le  désespoir  censé  accabler  l’humain  face  à  la  réponse : 
minuscule  dans l’immensité,  vivant  parmi les  vivants  et  soumis  comme eux aux lois  de  la 
nature (« de la durée ou de l’étendue »), il n’a aucune « valeur », aucun prix qui le distingue des 
autres. Même s’il peut envisager, par l’intelligence, de s’imaginer supérieur, il n’existe pas de 
communauté ni de tâche transcendantes (« quoique ce soit qui le dépasse ») qui lui seraient 
réservées. De fait, l’humain est constitué de molécules, comme l’ensemble de la nature ; il est 
limité et mortel. L’auteur s’oppose en cela à la pensée triomphante du XIXe siècle selon laquelle 
l’être  humain  est  légitimement  le  maître  de  la  nature.  Les  deux  Guerres  Mondiales  ont 
probablement joué un rôle dans ce revirement, renvoyant les humains à leur faiblesse et les 
invitant à davantage d’humilité. Pour autant, l’être humain est doué d’une puissance réflexive 
que n’ont pas les pierres ou les plantes. Sans être supérieur au reste de la nature, il est le seul à 
pouvoir la comprendre, dans une certaine mesure. Plus encore, cette conscience ouvre une porte 
à  l’espoir,  voire  à  la  foi :  qu’il  existe  ou non une transcendance,  nous  sommes bel  et  bien 
capables de l’imaginer et même d’y croire. On se demandera donc quelle valeur l’être humain 
doit se donner dans la nature. 

Pour ce faire, on envisagera d’abord l’être humain comme partie prenante du cosmos, 
au  même  titre  que  les  autres  vivants ;  ceci  étant,  il  faut  rappeler  que  cette  appartenance 
commune ne l’empêche pas d’être doté de capacités spécifiques qui le distinguent. En réalité, 
chaque  expérience  du  monde  est  dotée  d’une  valeur  lui  est  propre,  l’expérience  humaine 
comme les autres. / On verra pour finir que cette spécificité l’engage à devenir producteur de 
valeurs et qu’il lui faut prendre conscience de cette responsabilté éthique. Notre réflexion se 
fondera sur  Vingt mille lieues sous les mers de Jules Verne,  La Connaissance de la vie de Georges 
Canguilhem et Le Mur invisible de Marlen Haushofer. 

I L’humain appartient au «     cosmos     » au même titre que tous les autres vivants et en tant que   
tel il n’a aucune «     valeur     » supérieure à la leur  



DS3 – Agro-Véto – J. Rostand.

5

A L’humain obéit aux lois de la nature, de même que tous les vivants : il ne défie pas les 
« normes » fondamentales
- Verne : les humains sont soumis aux lois physiques comme tous les êtres : à la pression par ex 
(calculs d’Aronnax pp. 54-56). Mais aussi, soumission aux sens forcément limités ou trompeurs 
(ouïe qui induit en erreur p. 352). Cf. théorie de Descartes, que ne partage pas Canguilhem.
- Haushofer : faim, soif, douleur, peur des éléments qui nous dépassent, comme les animaux. 
Influence du foehn ou de l’orage sur l’ensemble des vivants p. 233.

B L’humain n’est pas supérieur au reste du cosmos, il n’a aucune « valeur privilégiée » et rien 
ne le « dépasse »
- Haushofer : Image de la voiture de Hugo, fruit du génie humain, recouverte par les plantes, ce 
qui soulage la narratrice heureuse d’avoir quitté la vacuité du monde des hommes (salon de 
l’automobile,  très  loin  de  l’idée  d’une  transcendance).  Rejet  de  la  transcendance,  image  du 
paradis repoussée par la narratrice p. 90 « Il ne pourrait y avoir de paradis qu’en dehors de la 
nature et c’est ce que je ne peux pas me représenter. »
- Canguilhem : Vitalisme qui fait de la vie un principe partagé entre les êtres (hors programme, 
p. 111, « il se sent un enfant de la nature… »). Le biologiste est un vivant comme les autres (p. 
16) ; la technique, dont on pourrait estimer qu’elle est le signe d’une supériorité humaine, vient 
de  notre  expérience  de  vivant,  c’est  une  réponse  comme  une  autre  à  nos  problèmes.  La 
technique est « un phénomène biologique universel et non plus seulement […] une opération 
intellectuelle de l’homme » p. 163.

II  Même  s’il  appartient  au  cosmos  et  obéit  à  ses  lois,  l’humain  est  doué  de  capacités 
particulières respectivement aux autres êtres vivants

A L’humain est capable de prendre du recul par la science et de manière générale par la 
pensée.
-  Canguilhem : « rupture  épistémologique »,  décollement  partiel  de  la  vie  et  de  la  pensée 
nécessaire aux sciences même si ce n’est pas suffisant p. 12. La science est une réponse parmi 
d’autres aux problèmes des vivants mais sa spécificité est d’impliquer une prise de recul sur le 
vivant. Image de ça : le laboratoire, un milieu déshumanisé, objectif, déréalisé (p. 195-196) VS 
par ex le milieu façonné par la tique, subjectif et réel (p. 184). 
-  Verne :  calculs,  expériences  scientifiques,  qui  font  que  l’on  connaît  les  lois  de  la  nature 
(température p. 232, densité 233, pression 279). Connaissances d’Aronnax et de Nemo dans tous 
les domaines (physique, biologie, géographie…, sources à l’appui) qui leur permettent d’agir 
pour leur survie (épisode d’emprisonnement sous les glaces) ou de façonner la nature (huître 
géante).

B L’humain a au moins une conscience qui lui donne aussi bien accès à la foi qu’au désespoir 
- Verne : foi infinie en la supériorité humaine sur la nature. Nemo, parce qu’il la connaît, se fait  
dieu de la mer (décision arbitraire de la vie ou de la mort des animaux :  bataille baleines / 



DS3 – Agro-Véto – J. Rostand.

6

cachalots, dugong…). Excipit : connaissance supérieure acquise par l’expérience consciente de 
la nature.
- Haushofer : désespoir non de se voir égale aux autres vivants, mais d’être humaine malgré 
tout et sans pouvoir rien y changer, sauf dans la mort. P. 149.

III L’expérience de chacun a une valeur qui lui est propre

A Chaque vivant est légitime lorsqu’il accorde une valeur à sa vie
-  Verne et  Haushofer  :  évocations  d’animaux qui  luttent  pour  leur  vie  (V : le  requin face à 
Nemo, « combat terrible », lutte pour la vie de deux vivants dans laquelle Nemo est dominé 
jusqu’à ce que Ned intervienne (II, 3) ; H : le renard qui a peut-être tué Perle, p. 148-149)
-  Canguilhem :  chaque  être  accorde  naturellement  et  légitimement  une  valeur  à  sa  propre 
expérience.  Cela  n’a  pas  de  sens  de juger  les  autres  expériences  au regard de  nos  propres 
critères. p. 13 « Quelle lumière… » et p. 48 : pour le hérisson, les routes humaines ne sont que 
des éléments du paysage, il est tout à fait légitime pour lui de ne leur accorder aucune valeur.

B Une spécificité  humaine :  s’efforcer  de  comprendre  l’expérience  des  autres  et  peut-être 
aussi leur valeur
- Haushofer : tentative répétée de se mettre à la place des animaux, non pour les dominer mais 
pour les comprendre, mm si c’est voué à l’échec : p. 122-123 avec Bella.
- Canguilhem : le biologiste se représente le vivant non comme une somme de mécanismes, 
mais d’une part comme un tout, et plus encore comme un « centre » qui « rayonne » et organise 
son milieu en fixant ses propres normes. Savant et médecin doivent donc parfois accepter de se 
sentir « bêtes », de se (re)mettre à la place des vivants, pour comprendre et soigner.

Autre B ou C ? Une spécificité humaine : croire en une transcendance qui nous accorde une 
valeur, que cette transcendance existe ou non


