Eléments de correction DS2 - Qui suis-je pour juger ?

Qui suis-je pour juger ?

Introduction :

« Qui suis je pour juger ? » est une expression que 'on utilise parfois pour signifier son
humilité et le sentiment de ne pas avoir de 1égitimité 4 condamner une personne alors qu'on ne
vit pas ce qu’'elle vit. Par exemple, dans un divorce, une tierce personne peut ne pas se sentir
légitime & prendre le parti de I'une ou l'autre des personnes du couple qui se sépare. C’est une
expression de retenue, a I'inverse de la propension a juger nos semblables qui se développe de
plus en plus dans les réseaux sociaux par exemple. On peut donc comprendre la pertinence de
cette expression : quand on n’a pas les connaissances suffisantes, quand on n’est pas 4 la place de
quelqu'un qui vit une expérience, de quel droit va-t-on émettre un jugement ?

L’expression insiste ainsi sur la dimension subjective du jugement mais aussi sur sa
relativité en mettant en question la 1égitimité d'un « je », c’est-a-dire d’'un sujet individuel,
singulier, & discerner, évaluer, condamner quoi ou qui que ce soit. C’est relativement au sujet qui
I’énonce que le jugement peut valoir. Dés lors qu’est-ce qui lui permet de prétendre valoir aussi
pour d’autres et peut-étre d'une facon absolue ? Ou faut-il dire que cette relativité du jugement
est nécessairement une limite qui détermine pour qui il vaut ? L’expression nous améne donc
aussi 4 examiner les jugements en fonction de la subjectivité qui I'énonce : elle peut sous-
entendre que tous les sujets ne sont pas forcément également légitimes & juger. D’ailleurs
lorsqu’elle est rapportée a l'autre (« Qui es-tu pour juger ? »), 'expression entend clairement
déligitimer le jugement : c’est une forme de rappel 4 l'ordre d'un jugement légitime et d’'une
place qu’il serait nécessaire d’occuper pour prétendre juger. Cette remarque indique en retour
que notre expression, centrée sur le moi, peut davantage étre l'indice d’'un sentiment de non
légitimité : le sujet s’éprouve lui-méme comme n’étant pas en position de juger ou au moins
I'interroge.

Il faudra donc mettre au jour sur quoi peut reposer la légitimité des jugements. Il semble
qu'il y ait deux dimensions possibles pour I'interroger : ce qui se rapporte a la facon dont s’opere
le jugement et les capacités que la subjectivité doit mettre en ceuvre pour bien juger, et ce qui se
rapporte a la reconnaissance du sujet comme étant capable de juger. Que faut-il pour que je sois
capable de bien juger ? Peut-étre des facultés qui seraient partagées, mais peut-étre aussi une
expertise qui m’est propre. La reconnaissance engage la dimension sociale du sujet : quelle place
faut-il occuper pour étre légitime & juger ? Dans un tribunal les juges sont bien des subjectivités,
mais qui sont reconnues comme des « autorités » : est-ce que cela m’enléve pour autant un droit
d’exercer mon jugement sur l'affaire examinée ? Si ces jugements ne sont pas du méme ordre
(une condamnation légale qui produit des effets pénaux et une simple opinion), cela pose la
question d’identité du sujet (au nom de quoi je juge ou je suis amené a juger). D’autant que si on
ne se sent pas apte a émettre un jugement on risque de laisser le pouvoir de juger et tous les
effets que ce pouvoir produit dans la société, uniquement a des « autorité » qui ne seront jamais
remises en question. Le sujet a donc a la fois une dimension éthique - qui engage ma
responsabilité : le fait que je doive répondre de mes jugements ou de mon absence de jugement



Eléments de correction DS2 - Qui suis-je pour juger ?

- et une dimension politique, puisque se donner le droit de juger ferait obstacle a la soumission
et rendrait possible une société démocratique. Mais cela suppose une légitimité partagée a juger
qui ne va pas de soi et doit conduire a examiner a quelles conditions mon jugement peut étre
également légitime.

Plan possible :
I) Qu’est-ce qui rend apparemment le « je » inapte et illégitime a juger ?
A/ Je suis une subjectivité qui exprime un point de vue particulier et partial
B/ Je ne suis pas légitime a juger si je suis juge et partie
C/ Je suis une subjectivité pétrie de croyances dont il faut se défaire (Sextus Empiricus)

D/ Sujet d’opinion et sujet-philosophe (Platon)

IT) Qu’est-ce qui rend légitime a juger ? Quelle subjectivité suis-je pour étre légitime
ajuger?

A/ Je suis un sujet-savant, expert : le philosophe-roi seul apte a juger (Platon)

B/ Je suis dépositaire de I'acte de juger pour la communauté d’humains : souveraineté et
sujétion (Hobbes)

C/ Je suis un sujet légitime socialement : la position sociale détermine la 1égitimité du sujet
a juger (Bourdieu)

D/ Je suis un sujet autonome : le jugement est un acte nécessairement subjectif (Descartes,
Kant, Arendt)

III) Les conditions d’'un jugement subjectif 1égitime : étre citoyen-ne et le sens de
I'autonomie

A/ Juger par soi-méme, ce n’est pas juger seul (Kant)

B/ La fonction de juger ne peut se déléguer : la prise de parole et la désobéissance civile
(Despentes, Gros)

C/ Juger légitimement c’est étre citoyen-ne : juger au milieu des autres et avec tous-tes
(Arendt, Castoriadis)



Eléments de correction DS2 - Qui suis-je pour juger ?

Eléments de correction :
I) Qu’est-ce qui rend apparemment le « je » inapte et illégitime a juger ?
A/ Je suis une subjectivité qui exprime un point de vue particulier et partial

Quand « je » juge, mon jugement peut étre I'expression d’'une subjectivité au sens d'une
particularité, d’'une partialité. Il s’agit alors du « je » qu’'on peut qualifier d’empirique : celui
d’'une personne singuliére, moi, ayant du monde une expérience limitée, partielle et partiale. On
pourrait dire que ce sujet-la peut sembler illégitime dans I'acte de juger parce qu’alors juger ce
serait ériger cette expérience particuliere, son expérience, en une loi valable universellement et
objectivement. Ressentir du froid ce n’est pas un jugement, ce qui est un jugement c’est de dire
« il fait froid aujourd’hui». C’est alors le thermometre qui est meilleur juge, car il mesure
objectivement. Le thermomeétre n’a pas un « je », il ne risque pas d’établir une mesure de la
température faussée par un manque de sommeil ou une grippe. En effet, juger c’est subsumer un
cas particulier dans un concept général, c’est-a-dire établir une valeur universelle. Ainsi je ne
serais pas apte a juger si je me contente d’ériger une impression partielle en jugement universel.

B/ Je ne suis pas légitime a juger si je suis juge et partie

Ainsi dans le film Anatomie d’une chute de Justine Triet. Le personnage de Sandra
remarque souvent que 'on ne peut pas sortir un fait de I'ensemble d'une histoire, d’'un contexte
global. L’enregistrement de leur dispute par exemple n’est pas la réalité de leur vie de couple. Or,
les magistrats du proces qui doivent établir la culpabilité de Sandra dans la mort de son mari la
jugent en faisant d’'un témoignage enregistré une vérité objective, absolue, sur leur relation, sur
sa personnalité. La forme méme du film, qui laisse au spectateur la liberté de se faire une idée
sur sa culpabilité alors qu’il n’aura vu que des bribes d’une histoire, nous force & nous mettre en
situation de difficulté a juger. Le film ne nous donne aucune certitude, comme si la réalisatrice
elle méme refusait la position du jugement.

Ainsi, I'institution judiciaire a été créée pour sortir du jugement purement subjectif qui
peut conduire & la vengeance. Je ne dois pas « faire justice moi-méme », car alors le cycle de la
vengeance serait sans fin, et la société ne serait jamais protégée de la violence. Le juge ne juge
pas pour se venger d'un dommage personnel mais pour appliquer la loi, laquelle est universelle.
C’est pourquoi le systéme judiciaire indique bien que I'on ne peut pas « étre juge et partie »,
c’est-a-dire que ceux qui forment le jury qui décident de la culpabilité d'un accusé ne doivent
étre liés ni aux victimes ni aux accusés. Il faut juger en se posant en quelque sorte « a I'extérieur
de soi ». Ce n’est pas un « je » empirique qui doit juger mais un « je » qui sort de sa particularité
pour viser une universalité. Le film Juré numéro 2 de Clint Eastwod montre que celui qui est au
coeur de I'affaire jugée ne peut étre 1égitime pour déterminer un jugement objectif.

C/ Je suis une subjectivité pétrie de croyances dont il faut se défaire (Sextus
Empiricus)

Si les philosophes sceptiques s’abstiennent de juger, c’est parce qu’ils pensent que
I'individu n’est pas capable d’atteindre une objectivité, étant condamné & avoir un point de vue
forcément partiel sur le réel. On ne peut atteindre le réel en soi. Or juger c’est, dans sa forme
méme, objectiver, universaliser, figer une réalité. Il faut donc arriver a suspendre son jugement.



Eléments de correction DS2 - Qui suis-je pour juger ?

Cest ce que montre Sextus Empiricus dans les Esquisses Pyrrhoniennes : en mettant en
opposition des affirmations contraires, des raisons et des impressions qui semblent emporter
I'adhésion, elles peuvent se trouver d’égale force (isosthénia) ce qui peut susciter un
détachement et finalement une suspension du jugement (épocheé). Le travail du sceptique revient
a se désubjectiver au sens de se détacher de ce qui en-lui suscite le jugement et la croyance. Dans
ce travail se forme une subjectivité nouvelle, un sujet éthique qui ne tire plus sa valeur des
jugements qu’il porte, mais de I’ethos qui ne « dogmatise » pas et qui peut espérer vivre dans sa
tranquillité de I'aAme, I'absence de trouble.

D/ Sujet d’opinion et sujet-philosophe (Platon)

Je ne suis donc pas apte a juger objectivement si je ne sors pas de mon point de vue
purement personnel. Ainsi le « je » n’est pas un bon juge tant qu’il ne tient compte que de soi
méme, tant qu’il ne sort pas de sa propre expérience. C’est le travail de la raison de sortir le
jugement de sa partialité pour chercher les raisons qui me permettraient d’avoir un point de vue
universel et donc objectif. C’est le role que Socrate attribue au dialogue philosophique : prendre
part au dialogue, c’est accepter qu'un autre — en 'occurence Socrate - examine-juge ce que j'ai pu
avancer pour en déterminer la valeur de vérité. En acceptant la réfutation (elankos) je me défais
de ce qui serait mon simple avis personnel (mon opinion - doxa) et j’ai la possibilité de prendre
conscience de mon ignorance. La encore, on voit comment se forme une subjectivité nouvelle a
travers cet ethos philosophicos que vient incarner Socrate: s’il est en bonne position pour
examiner, c’est que lui-méme est sans opinion, qu’il ne sait pas et qu’il a conscience de son
ignorance.

Articulation : le questionnement socratique montre ainsi c’est en soi que se joue le
jugement et la prise de conscience (« Connais-toi toi-méme »). Si je n’ai pas la légitimité pour
juger en tant que personne particuliere et sensible, qu'est-ce qui en moi peut fonder ma
légitimité & juger ? On rappelle aux membres d'un jury qu’ils doivent juger « en leur ame et
conscience ». Si cela indique que le jugement est forcément un acte subjectif, quel type de
subjectivité est susceptible de bien juger et d’apparaitre 1égitime & le faire au regard des autres
subjectivités ?

II) Qu’est-ce qui rend légitime a juger ? Quelle subjectivité suis-je pour étre
légitime a juger ?

A/ Je suis un sujet-savant, expert : le philosophe-roi seul apte a juger (Platon)

La perspective philosophique ouverte par Platon engage & penser que ce qui invalide
I'opinion c’est qu’elle n’est pas examinée et qu’elle releve d'une illusion fondamentale (une
ignorance de soi, de sa propre ignorance). Des lors, si la voie philosophique est valorisée, c’est
qu’elle permet justement au sujet de se défaire de ce qui en soi est particulier pour s’engager
dans une recherche de la vérité. C’est la capacité a s’abstraire de ce qui particularise le jugement
- l'attachement au domaine sensible - qui rend le sujet capable de se former & une intelligence
du vrai par I'exercice de ce qui en lui (le logos, la rationalité) permet de vraiment saisir la vérité.
En retour, c’est la connaissance (épistémé) qui fonde la prétention légitime du savant a



Eléments de correction DS2 - Qui suis-je pour juger ?

gouverner la cité car il a accés aux principes qui ordonnent le monde. Car cette transformation
de soi du sujet connaissant va avec une dimension éthique : c’est cette conscience de soi et ce
savoir du vrai qui fait que 'on peut étre juste et rendre justice. C’est celui qui est capable de se
gouverner lui-méme qui est légitime a gouverner les autres.

A : Cette idée se retrouve dés lors que I'on estime qu'une compétence propre ou un savoir
est présupposé pour bien juger : le savoir et I'expertise fonde I'autorité. La particularité de la
position platonicienne est de dire qu'un tel principe engage forcément une dimension politique
et le sens de la justice comme ce qui renvoie & une cité bien ordonnée. Mais on pourrait aussi
insister sur I'idée de reconnaissance. Il ne suffit pas de savoir, encore faut-il que le sujet soit
reconnu comme savant pour faire autorité, et concernant la justice, qui va avec le pouvoir de
rendre des jugements, il faut que cette reconnaissance soit partagée. Il y a une dimension
d’institution du jugement qui nous conduit & examiner quel type de reconnaissance constitue
cette autorité de celui qui juge.

B/ Je suis dépositaire de l'acte de juger pour la communauté d’humains :
souveraineté et sujétion (Hobbes)

En effet, si 'autorité politique est ordinairement reconnue comme légitime pour juger, il
faut essayer de mettre au jour ce qui la fonde - sur quoi repose cette autorité et comment elle
s'impose a tous en communauté. C’est ce que cherche a dégager Hobbes dans le Léviathan: le
fondement de l'autorité est contractuelle, au sens ou c’est le fait que chacun-e s’engage a
respecter ses décisions qui fonde son statut propre ; celle d'une instance qui n’est pas partie
prenante de ce pacte social, mais dont la fonction est justement de garantir qu’il sera bien tenu
par ceux qui contractent. Si la communauté politique ne peut exister sans cette instance de
« représentation », cela va aussi avec une délégation : les individus ont renoncé a agir selon leurs
jugements et reconnaissent les lois du souverain comme des regles communes qui s'imposent a
tous. C’est le premier effet en terme de jugement de ce contrat : seul le souverain peut juger des
regles communes (1égiférer). Mais cela engage aussi le pouvoir de juger des particuliers : seul le
souverain est légitime a rendre justice a travers des jugements particuliers (des condamnations)
pour trancher les litiges entre les sujets et sanctionner les infractions. Enfin, Hobbes indique que
le souverain seul peut juger de ce qui engage la communauté entiere (par exemple déclarer une
guerre 4 un autre Etat) ou de ce qui engage I'ordre interne de la communauté. C’est le point le
moins évident, qu’il prend soin de souligner : en matiere de jugement, le souverain a autorité
pour discriminer les opinions et de sanctionner celles qui peuvent apparaitre dangereuse pour
son autorité et pour 'ordre social. Le souverain a autorité sur les institutions particulieres (les
universités et les églises) dans lesquelles peuvent se former les jugements et qui les rendent
publics.

Il faut également noter que pour Hobbes cette 1égitimité a « juger » du souverain va avec la
capacité, non a bien juger (elle ne repose pas sur un savoir et il ne peut par définition commettre
d’injustice, puisque c’est l'instance méme qui détermine ce qui est juste et qui rend des
jugements de justice), mais 4 imposer ces jugements, 4 savoir un pouvoir de coercition. L'Etat a
le monopole de la violence légitime : c’est par la crainte qu’il inspire que le Léviathan peut faire
respecter ses décisions-jugements. Les individus en se soumettant ainsi gagnent en sécurité,
mais cela va avec leur sujétion. La question est alors, si le sujet est celui qui est soumis a



Eléments de correction DS2 - Qui suis-je pour juger ?

I'autorité politique, « qui suis-je pour juger ? » = de quoi le sujet peut-il juger légitimement?Ou,
qu’en est-il alors de la « liberté » des sujets, c’est-a-dire que peuvent-ils légitimement prétendre
a juger dans ce cadre politique ? Il faut bien entendre ce qu’est la «liberté civile » indique
Hobbes : elle n’est jamais que ce que le sujet peut exercer « dans le silence de la loi ». Autrement
dit, le sujet peut librement juger et agir en fonction de ses jugements pour tout ce qui ne tombe
pas sous le coup d’'une jugement du souverain. C’est une définition libérale de la liberté, qui
circonscrit ses jugements a une sphere privée : le souverain n’a pas 1égitimité & déterminer ce
qu’est pour lui la vie bonne. Aussi peut-il juger de son bonheur, de ses entreprises, de la gestion
de ses biens, de ses activités personnelles, de I'’éducation de ses enfants. On voit que la liberté
d’expression ou de prendre part aux affaires communes ne rentre pas dans la définition de ce
que Hobbes entend par « liberté » : dans ce champ public, seul le jugement du souverain est
légitime, non parce qu’il « sait » (comme le pensait Platon), mais parce qu’il est souverain.

C/ Je suis un sujet légitime socialement : la position sociale détermine la légitimité
du sujet a juger (Bourdieu)

A : Mais on peut se demander en examinant I'ordre social lui-méme, indépendamment de
I'existence d’'une autorité politique qui fixe les regles instituées, les lois — si tous les sujets
peuvent également et 1égitimement juger.

Je peux remarquer que quand « je » juge, trés souvent ce n’est pas « moi » qui juge mais un
impensé social que j'ai incorporé lors de la socialisation. Bourdieu dans La Distinction : mes
idées et mes golts sont déterminés socialement. Mon jugement envers les gofts, les
comportements des autres, mais aussi la honte ou le dénigrement de soi, est victime de
I'incorporation inconsciente de rapports de domination qui font que ce n’est pas vraiment « moi
» qui juge mais la société en moi.

Bien entendre la question « qui suis-je pour juger ? », ce serait donc mettre au jour le « on »
qui s’énonce & travers le sujet (qu’'est-ce qui juge en moi?). Ce que la société juge en moi ou ce
qu’il y a d'impersonnel dans un jugement que je vis pourtant comme étant personnel. Mais c’est
aussi considérer que chacun-e n’occupe pas la méme « place » dans cet ordre social, et que c’est
bien en fonction de cette place que le jugement des un-es et des autres apparaitra comme
légitime ou non. On peut prendre plusieurs points de départ : le sentiment d’étre illégitime - qui
fait taire etc. - ce qui dans les discours apparait comme marqueur d’'une subjectivité légitime -
certains usages de la langue, la maitrise de I'orthographe, le vocabulaire - et qui peut renvoyer a
une « culture légitime » (celle qui est enseignée a 1'école). Des signes extérieurs sociaux viennent
également légitimer le jugement de certains acteurs (diplémes, tenues etc.). Ou I'on voit que tous
les acteurs du champ sociaux ont intériorisé des codes communs qui permettent d’établir des
distinctions conforme 4 I'ordre social. C’est ainsi la place occupée dans le champ social - et qui
apparait en situation aux différents acteurs - qui vient légitimer les jugements (en termes
esthétiques ou politiques, par exemple ce que Bourdieu dit des sondages et des biais qu’ils
incluent du fait que certain-es ne s’estiment pas eux-mémes légitimes a parler de « politique », et
disent qu’ils ne sont pas « intéressés »).

Annie Ernaux, L’écriture comme un couteau : Ecriture comme forme de subjectivation qui
permet de se défaire de sa place en I'interrogeant, de porter un regard sur les acteurs sociaux
sans les « juger », c’est-a-dire les considérer au prisme des catégories et des valeurs des groupes



Eléments de correction DS2 - Qui suis-je pour juger ?

dominants. Dans cette écriture « blanche » ou « au couteau » se joue une question de justice
qu’elle énonce en ces termes : « venger ma race ». Ecrire c’est faire avec : faire avec cette part de
soi qui réclame justice et vengeance, faire avec cette langue acquise et dominante, qui reconduit
a la fois la culture légitime du monde dominant et ses jugements d’assignation (qui remet
chacun-e a sa place) et manifeste la trahison d’'une parole premiére. L’indicible : ce qui se fait en
nous malgré nous et dessine nos appartenances et nos assignations, ce qui fait en nous nos
« destins », mais aussi I'impossible de dire sans trahir - puisqu’elle est prise dans la langue
bourgeoise' - et I'impossible de se taire pourtant - d’éteindre la voix des siens : la littérature
c’est I'espace ou un possible s’ouvre pour elle car on peut y soulever la langue qui juge en soi, la
défaire de l'intérieur pour faire entendre ce qui ordinairement n’a pas lieu d’étre dans la
littérature méme (la « littérature » déterminant les objets d'un discours légitime) : le monde des
exclus qui n’ont pas ordinairement droit a la parole ou qui intériorisent I'illégitimité de leur
jugement en restant silencieux (ou qui sont invisibilisés dans les productions « culturelles »).

D/ Je suis un sujet autonome : le jugement est un acte nécessairement subjectif
(Descartes, Kant, Arendt)

A : Auregard de ces jugements qui participent a I’assignation (le fait d’étre associé et réduit
a une « place », et une «identité » sociale qui détermine ma légitimité ou non a juger), on
pourrait dire que I'acte de juger authentique est celui par lequel je m’approprie ma pensée au
lieu de simplement reproduire I'impensé social du préjugé.

Descartes nous fait comprendre dans le Discours de la méthode, que le préjugé est un « on
pense » et non un « je pense ». Les préjugés nous sont transmis dans 'enfance, parce que nous ne
pouvons commencer a juger de maniére autonome, I'autonomie de la pensée est le résultat de
I'effort critique : ce qu’il appelle « ajuster au niveau de la raison les opinions que j'avais
jusqu’alors recues en ma créance ». Mais en doutant de ce qui juge en moi malgré moi, je
découvre que je suis une subjectivité capable par elle-méme de juger, c’est-a-dire d’abord
d’examiner. C’est le libre-examen, qui s’oppose a I'autorité extérieure en termes de jugement et
aux préjugés (ces jugements extérieurs intériorisés sans examen), qui témoigne de « qui » je suis
pour juger : un sujet rationnel qui fait un bon usage de ses facultés.

Il faudrait dire que Descartes releve que cette capacité est inscrite dans notre nature
humaine - «le bon sens [ie: la raison] est la chose du monde la mieux partagée » (premiére
phrase du Discours de la méthode). En ce sens nous sommes tous également légitimes a juger en
tant que sujets humains. Mais il faut ajouter que c’est I'exercice effectif du jugement et le libre
examen qui légitime a mes yeux les jugements que je peux faire. En effet, sans examen, je risque
de ne faire que reconduire des préjugés. Autrement dit, ce sont moins certains individus, au
regard de leur connaissance (des autorités qui légitimeraient leur discours) ou au regard de
capacités propres (un sens hors du commun), qui apparaissent plus légitimes dans leurs
jugements, qu'un bon usage de ses facultés qui engage la subjectivité dans une forme d’attention
a soi et aux jugements portés.

t Elle parle de «trahir deux fois » sa classe d'origine: «la premiére, qui n’était pas vraiment de ma
responsabilité, par I'acculturation scolaire, et la seconde, consciemment, en me situant dans et par I'écriture du
c6té du dominant. »



Eléments de correction DS2 - Qui suis-je pour juger ?

A la question « qui suis-je pour juger ? » on pourrait répondre avec Descartes que je ne
peux réellement étre le sujet du verbe juger qu’apres avoir fait un travail critique qui fait de moi
réellement un « je » qui pense-juge par soi-méme.

A : Or, si je me dessaisis du pouvoir de juger par moi-méme (si je me dis que je ne suis pas
légitime & juger ou si je m’en tiens aux jugements recus), je laisse ce pouvoir a d’autres qui vont
s’en emparer pour exercer leur domination et servir leurs intéréts.

C’est ce que montre exactement Kant dans Qu’est ce que les Lumiéres ? Dans cet opuscule
Kant défend le projet des Lumiéres : sapere aude, ose te servir de ton propre entendement. Si je
me dis « qui suis-je pour juger ? » laissant & un maitre & penser, un prétre, un médecin, ou bien
de nos jours on pourrait dire un « coach » ou une application, ou un « gourou » le soin de juger
de ce qui est bon pour moi ou de ce que je dois faire, je me maintiens « volontairement » en
situation de soumission et de « tutelle ». Je demeure dans une position de « minorité ». Or, non
seulement cela me maintient dans un état de servitude qui sert les intéréts des « tuteurs »
attitrés qui maintiennent grace a cela leur domination, mais cela me rend incapable d’étre un
sujet moral. Il faut que je me dise que je suis légitime a juger pour pouvoir assumer la
responsabilité de mes actes et de mes paroles.

En effet, s’en remettre & une autorité pour juger a notre place c’est exactement ce qui se
passe dans la fameuse expérience analysée par le sociologue américain Millgram. Dans
Responsabilité et jugement, Hannah Arendt montre que ce qui distinguait ceux qui ont
« naturellement » adhéré au nazisme et ceux qui ont refusé d’y adhérer ce n’est pas que les uns
avaient de meilleures normes de jugement que les autres (par exemple parce qu’ils étaient
chrétiens) mais que certains se sont contentés de suivre des normes extérieures, données par
une autorité socialement établie, et que d’autres se sentaient responsables de leurs pensées et
de leurs actes et n’auraient pas pu « continuer a vivre avec eux-mémes » s’ils avaient adhéré au
nazisme. C’'est donc le fait de juger par soi-méme qui nous permet de nous sentir responsables
de nos actes. Il n'y a pas de morale possible si nous ne pouvons juger subjectivement, en notre
« ame et conscience » et non seulement en appliquant une régle donnée de I'extérieur.

On trouve aussi chez Arendt dans Responsabilité et jugement deux endroits ou 'expression
de notre sujet revient et qui renvoie a des aspects différents mais qui soulignent également que
le sujet qui entend abandonner 'exercice de son jugement entend se défaire de sa responsabilité
morale, et que justement répondre de ses jugements, affirmer cette responsabilité et apparaitre
aux autres comme sujet moral, c’est affirmer que 'on ne peut renoncer a juger ou que juger nous
engage en tant que sujet humain.

— l'expression « qui suis-je pour juger » est utilisé dans les commentaires critiques sur
Eichmann a Jérusalem (qui est Arendt pour juger ou se poser en juge?) et qui font écho, de facon
troublante a4 des arguments que Eichmann utilise lui-méme pour déligitimer ses juges.

Passage: « on m’a déclaré que juger était en soi injuste : personne ne peut juger sans
avoir été présent. Incidemment, c’était I'argument qu’Eichmann lui-méme opposait au
jugement du tribunal. Quand on lui a dit que d’autres choix étaient possibles et qu’il aurait pu
échapper a ses devoirs meurtriers, il a insisté sur le fait que c’étaient 1a des légendes



Eléments de correction DS2 - Qui suis-je pour juger ?

rétrospectives nées apres-guerre, défendues par des gens qui ne savaient pas ou avaient oublié
ce qui se passait réellement. »

Cette « discussion sur le droit ou la capacité de juger touche la question morale la plus
importante », note Arendt, puisqu’il en va de la possibilité méme de juger et de la responsabilité
de ceux-celles que 'on juge. deux questions : « Comment puis-je dire ce qui est juste et ce qui est
injuste, si la majorité ou tout mon environnement a préjugé de la réponse ? Qui suis-je pour
juger ? Et deuxiémement, dans quelle mesure pouvons-nous juger les événements ou les
circonstances dans lesquels nous n’étions pas présents ? »

Pour Arendt la phrase renvoie ici 4 une forme de « fausse modestie ». En réalité la phrase
veut dire : « Nous sommes tous pareils, tous aussi mauvais, et ceux qui essayent ou prétendent
essayer d’étre un peu convenables sont ou des saints ou des hypocrites ; dans les deux cas, ils
devraient nous laisser. » Donc c’est une facon d’échapper en réalité au jugement, de ne pas
assumer ses responsabilités en invalidant par avance le jugement des autres, et il faut refuser cet
argument de méme que 'idée que le sujet qui n’est pas présent, qui ne partage pas l'expérience
présente n’est pas légitime a juger. Car alors si I’on nie ainsi cette capacité a juger, aucun travail
historique ou aucune procédure judiciaire ne sont possibles : c’est toujours un sujet qui juge et le
jugement est toujours rétrospectif.

— Arendt utilise aussi I'expression, non pour renvoyer a une « fausse modestie » mais a une
forme d’« humilité ». Elle vient en effet de recevoir une distinction, et son texte (« Responsabilité
personnelle et régime dictatorial ») est une allocution a l'occasion de la réception de son prix.
Alors elle commence comme cela en soulignant I’honneur qui lui est fait :

Passage: « un honneur, si je comprends bien, nous donne une impressionnante lecon
d’humilité, car il implique que ce n’est pas a nous qu'’il appartient de nous juger, que nous ne
sommes pas dignes de juger ce que nous avons fait comme nous jugeons ce que les autres
ont fait. Je suis assez portée a estimer cette humilité nécessaire parce que j’ai toujours cru que
personne ne peut se connaitre, que personne n’apparait a lui-méme comme il apparait aux
autres. Seul le pauvre Narcisse se laisse tromper par son reflet, languissant par amour d'un
mirage. Mais alors que je suis préte a céder a I'humilité quand je suis confrontée au fait évident
que personne ne peut étre juge de son cas, je ne suis pas disposée a abandonner ma faculté
de jugement tout entiére et a dire, comme peut-étre le dirait un vrai chrétien : « Qui suis-
je pour juger ? »

La figure mythologique de Narcisse vient indiquer que nous ne sommes pas les mieux
placés pour nous juger nous-mémes, ou qu'il y a une illusion narcissique dans le jugement que
I'on porterait sur soi dont doit nous garder cette humilité. En ce sens I'expression « Qui suis-je
pour juger ? » aurait une valeur éthique : celle d’'un rappel a soi qui nous défasse d’'une forme de
narcissisme. Le sujet éthique est celui qui sait que « personne ne peut étre juge de son cas », ce
qui renvoie aussi a I'idée d’'une impartialité qui ne peut étre obtenue si'on est « juge et partie ».
(tous ces passages peuvent étre utilisés dans des sujets qui portent sur le « soi » comme objet du
jugement). La réflexivité éthique conduit 4 la retenue : ne pas se juger soi-méme.

Mais c’est aussi parce que ce qui est 'objet d’'une distinction est une ceuvre, ou le résultat
de sa réflexion. On pourrait ainsi dire que penser-juger c’est forcément donner a penser-juger, et



Eléments de correction DS2 - Qui suis-je pour juger ?

que '’humilité consiste alors a accepter le jugement des autres sur ce qu'on livre. Penser, c’est
livrer aux autres ce que I'on pense, exposer ses pensées. Sile jugement des autres est ici légitime,
c’est par l'exigence méme d'une pensée publique, ou par la publicité qu’exige toute pensée
droite. Ce que je peux penser n’a de valeur que s’il peut faire I'épreuve d'un libre examen des
autres subjectivités humaines, et c’est ce jugement qui valide en retour ma légitimité a penser au
regard des autres.

Du coup (dernier mouvement), Arendt indique que cette humilité ne constitue pas un
renoncement a juger par soi-méme. « Je ne suis pas disposée a4 abandonner ma faculté de juger
tout entiére ». ’abandonne mon « jugement » aux autres - ici le « jugement » = ce que j'ai écrit, je
le soumets humblement au jugement des autres - mais je ne renonce pas & exercer mon
« jugement » - ici comme faculté a exercer - puisque c’est justement cet exercice qui constitue la
subjectivité éthique que je suis. Cette humilité éthique n’est pas une humilité chrétienne. La
figure du chrétien vient rappeler le sens que peut avoir la formule « Qui suis-je pour juger ? »
dans une perspective religieuse : seul Dieu est légitime pour juger et la « vertu » chrétienne
réside dans 'aveu (la confession) de cette dépendance a Dieu et la reconnaissance qu’il est mon
seul juge. Autrement dit, 'humaine condition n’apparait pas ici dans son lien a Dieu, mais au
contraire dans I'exigence portée par un sujet qui doit juger par lui-méme pour apparaitre aux
autres comme sujet éthique. Dans un cas, la subjectivité chrétienne se constitue comme
« responsable » dans le fait de reconnaitre que I'on est pécheur et que l'on se soumet au
jugement divin (c’est le sens de 'humilité) ; dans I'autre c’est le fait de répondre de ses actes et
de ces pensées au regard des autres humains qui constitue '’humilité, mais elle va avec I'exigence
de ne pas renoncer a juger soi-méme.

Articulation : Ainsi, méme si la limitation et la partialité de mon point de vue sur le réel
peuvent m’empécher d’émettre un jugement qui ait une valeur universelle comme nous I’avons
vu dans la premiére partie, je ne peux néanmoins renoncer a juger au risque de laisser gagner
I'injustice et la domination des plus puissants. Mais I'on voit également qu’il faut interroger les
conditions de possibilité d'un « juger par soi-méme » qui vient désigner le sujet autonome ou
l'autonomie du sujet qui fait sa légitimité a juger. A quelles conditions mon jugement, bien que
subjectif, peut-il gagner une légitimité ? Cette question engage donc a penser le rapport aux
autres et aux pouvoirs et elle a pour enjeu la constitution d'une société démocratique.

III) Les conditions d’un jugement subjectif 1égitime : étre citoyen-ne
A/ Juger par soi-méme, ce n’est pas juger seul (Kant)

Le jugement légitime doit donc étre de maniére apparemment paradoxale un jugement a la
fois personnel et faisant 'effort de sortir de sa particularité, dans le sens ou je dois étre bien le
sujet de mon jugement mais je dois chercher des éléments extérieurs & moi qui soient
universellement valables pour le justifier.

C’est-a-dire concrétement qu'il faudrait, avant de juger, que je fasse 'effort de m’informer,
de chercher les preuves, les faits, les chiffres. La plupart de nos jugements sont « a I'emporte



Eléments de correction DS2 - Qui suis-je pour juger ?

piéce ». On fabrique son jugement sur des opinions vagues, des impressions, des apparences. De
meéme lorsque je juge quelqu'un et que je lui impose une « assignation identitaire » en le
réduisant par exemple & un genre, une race, une ethnie, une profession ou un vécu stigmatisant :
prostituée, prisonnier, etc. Et que je ne le vois plus comme un individu a part entiére, je dois
m’interroger sur le pouvoir que j'exerce sur 'autre, sur le désir inconscient de me valoriser moi-
méme en me distinguant de lui, sur ce qui, en moi, n’est pas juste. L’expression « Qui suis-je pour
juger ? » vaut ici rappel du fait que dans mon jugement il peut y avoir quelque chose de I'ordre
du préjugé, et qu’en jugeant je me fasse malgré moi'agent d’'un pouvoir injuste.

Les « maximes du sens commun » que Kant expose dans le $40 de la Critique de la faculté
de juger permet de saisir le sens qu’il faut donner a l'idée de « penser par soi-méme » et qui
éclaire les conditions de possibilité d'une communication rationnelle entre les humains. Ce sont
des « maximes », donc des régles que le sujet doit s’efforcer de suivre et qui lui permettent
d’exercer sa « maniére » de penser pour bien juger. Il y a trois maximes : bien juger suppose de
penser par soi-méme (maxime de la pensée autonome ou libre ou libérée des préjugés), de
penser en se mettant a la place de tout autre (pensée élargie), et de penser en étant cohérent
avec soi-méme (pensée conséquente). C’est lorsque je fais I'effort de sortir de mon seul ressenti
individuel pour viser universalité, que ma pensée ne s’enferme pas dans des mobiles affectifs et
particuliers qui peuvent la conduire 4 adhérer a des opinions non fondées et des superstitions.

Comme l'indique Arendt qui commente ces passages, « La pensée élargie » provient
d’abord de ce que l'on « fait abstraction des bornes qui, de maniére contingente, sont propres a
notre faculté de juger », qu'on ne s’occupe pas des « conditions subjectives du jugement, en
lesquelles tant d'autres se cramponnent », c’est-a-dire qu'on ne tient pas compte de ce que nous
appelons d’habitude I'intérét particulier ».

Si nous ne disposions pas de l'aptitude de nous opposer a nos propres points de vue en
amont des conversations réelles et des dialogues effectifs, alors on devrait admettre que notre
pensée serait en elle-méme incapable de se critiquer, de se réfléchir, de s’interroger elle-méme,
et par voie de conséquence les points de vue réels des autres hommes ne pourraient pas étre
intégrés rationnellement a4 nos réflexions. Si 'on situait 'occasion de se déprendre de ses
opinions exclusivement dans la rencontre réelle avec d’autres hommes, on Oterait
paradoxalement a cette rencontre et aux discussions réelles toute valeur rationnelle, puisque
I'on 6terait a la pensée de chacun le pouvoir d’évaluer et d’estimer celle des autres & sa juste
valeur. Penser en se mettant a place d'un autre, c’est se mettre a I’épreuve, et ainsi se donner les
moyens de véritablement penser par soi-méme, en n’adhérant pas a l'inertie de nos premiers
jugements. C'est donc l'exigence formulée dans cette maxime qui forme I'’ethos d’'un sujet
légitime a juger, non dans la capacité qu’il aurait en soi, mais dans l'attitude qu’il adopte pour
bien juger : en prenant en considérations d’autres points de vue il ne renonce pas a juger par lui-
méme, mais il s’éléve au dessus de ce qu’il peut y avoir en lui de particulier en méme temps qu’il
reconnait la 1égitimité des autres sujets a4 énoncer un jugement.



Eléments de correction DS2 - Qui suis-je pour juger ?

B/ La fonction de juger ne peut se déléguer : la prise de parole et la désobéissance
civile (Despentes, Gros)

Mais cela indique en méme temps que la faculté de juger ne saurait se déléguer. C’est déja
ce que Kant relevait dans Qu'est-ce que les Lumiéres ? Mais c’est ce qui apparait nettement avec la
question de la désobéissance civile. Si en tant que sujet je suis soumis a une autorité dont je dois
accepter les jugements - aussi bien dans I'acte 1égislatif, dans les décrets particuliers et dans les
jugements rendus par I'autorité judiciaire - cela ne m’engage pas a renoncer a ’exercice de mon
jugement et notamment a examiner les jugements et les décisions prises par I'autorité politique.
La question ne se pose pas dés lors qu'un pouvoir s’impose uniquement par la force, autrement
dit, c’est bien parce dans le cas d'un « état de droit » ou la 1égitimité du gouvernement repose a la
fois sur une double norme : la fonction du gouvernement est de servir un intérét général et de
garantir des droits subjectifs inaliénables. Exercer son jugement c’est en retour pour sujets avoir
un regard citoyen qui est nécessaire a la 1égitimité de ’autorité politique. La question est donc de
savoir s'il peut y avoir des actes de désobéissance a 'autorité politique qui relévent d’actes de
citoyenneté. La ou I'obéissance apparait comme la premiere vertu du citoyen-ne, n'y a-t-il pas
aussi un devoir citoyen de désobéir et qui vient justement interroger, non la 1égalité, mais la
légitimité des jugements souverains.

En partant de la figure de Thoreau, Frédéric Gros montre que la question de la
désobéissance civile est d’abord I'opposition entre une morale, qui « trouve son assise dans la
conscience », et une politique entendu comme mode de gouvernement extérieur a soi, méme
lorsqu'il s’agit d'un gouvernement représentatif. Thoreau invoque la primauté et la souveraineté
de la conscience, ce qui signifie que I'absence de jugement s’entend comme un aveuglement et
une passivité : le sujet se soumet aux lois sans examiner. En ce sens la désobéissance est un
devoir d’intégrité spirituelle: c’est une exigence pour soi, c’est-a-dire pour maintenir la
souveraineté de ce soi qui se caractérise par la capacité de juger, de désobéir et de rester fidele a
soi-méme.

Pour autant il ne s’agit pas de faire de l'individu un étre solitaire qui serait pris dans des
intéréts personnels et qui pourrait opposer n'importe quelle opinion en refusant les regles
communes. Ce que Thoreau appelle « Ame » ou « conscience » renvoie justement a intériorité qui
peut interroger le sens de la justice justement parce qu’elle n’est pas sous 'emprise d'une doxa
majoritaire et passive, d’'individus livrés au conformisme, a la soumission au jugement commun.
C’est 'opposition ici entre un jugement impersonnel et uniforme et un jugement qui apparait en
méme temps comme un acte d’affirmation de soi au regard des autres. Et la désobéissance est
une forme de manifestation extérieure en vue de partager ce questionnement de la justice, de
témoigner que l'individu ceuvre pour la communauté et non pour soi. « La société, c’est un
systeme de jugements. » note Gros. En désobéissance il s’agit bien de mettre au jour ce
systeme en I'invalidant pour faire la promotion de subjectivités singuliéres portées par une
exigence de justice, et qui ne sauraient renoncer a juger-examiner. Thoreau, qui a refusé de
payer ses impOts pour ne pas soutenir la conquéte militaire du Mexique et les politiques
esclavagistes, note dans son journal : « Si je ne suis pas moi, qui le sera 4 ma place ? » Par 13,
il donne la formule exacte de cet indélégable qui est au principe du sujet responsable et
désobéissant. Cet indélégable vient donc éclairer le sens d'un subjectivité singuliere, mais
qui devant répondre de ses paroles-actes, porte des exigences d’humanité et d’'universalité



Eléments de correction DS2 - Qui suis-je pour juger ?

au regard des autres. Juger par soi-méme et étre soi-méme, c’est la méme exigence éthique
et politique pour faire face aux injustices.

On pourrait enfin dire que I'exercice citoyen du jugement va avec une prise de parole qui
seule peut permettre de se défaire d'un ordre social en soi qui nous conduit a des attitudes de
soumission et de s’opposer aux jugements que les autres portent et qui visent a assujettir et a
nous assigner a des identités stigmatisantes. L’écriture de Virginie Despentes dans King Kong
théorie en témoigne : elle entend défaire les clichés qui sont autant d’injonctions & se taire et a
subir des dominations (en tant que femme et de milieu ouvrier). « Qui suis-je ? » : certainement
pas l'incarnation d’'une «femme » telle qu'elle est essentialisée par les canons sociaux qui
définissent une subjectivité légitime (c’est-a-dire susceptible d’étre reconnue comme femme
accomplie). Mais elle n'oppose pas a ces normes de la féminité imposée I'idéal d'une femme
révoltée qui serait un modeéle pour les autres femmes. Elle affirme simplement sa singularité. Et
si elle dit parler « au nom » d’autres, ce n’est pas en tant qu’elle les représenterait, mais parce
qu’elle se veut exemplaire dans la prise de parole qui est aussi un encouragement pour les autres
a juger et parler par soi-méme. « Qui suis-je pour juger ? » : Virginie Despentes. Ce qui légitime le
sujet a juger c’est I'acte méme de « prendre la parole » (puisque, en tant que « femme », on lui
donne pas cette parole et qu'on ne reconnait pas sa légitimité) dans la mesure ot il ne s’agit pas
de s’affirmer seule, mais d’éclairer la 1égitimité de toutes a parler et a juger. Si ce que dit Virginie
Despentes n’engage qu’elle (elle ne prétend pas incarner un nouveau modele ou étre une
représentante) ce qu’elle dit témoigne d’'un engagement proprement politique - qui porte a la
reconnaissance des subjectivités invisibilisées et dominées.

C/ Juger c’est étre citoyen-ne : juger au milieu des autres et avec tous-tes (Arendt,
Castoriadis)

En rupture avec une certaine idée du jugement qui s’exercerait dans la solitude ou
I'isolement (lorsqu’on dit par exemple : « juger en son 4me et conscience »), Arendt énonce ainsi
qu’a la question « qui juge ? », « qui suis-je pour juger ? », il faudrait répondre : nous jugeons,
nous les hommes qui sommes des étres politiques parce que nous sommes au pluriel, parce que
« la pluralité est la loi de la terre ». Si’on juge seul, en effet, et pour soi seul, alors on n’est jamais
vraiment certain que le jugement ne dérive pas d’'une certaine illusion. Si je juge au milieu des
autres, ou en mettant au milieu (en meson) mon jugement afin de le soumettre a 'examen de tou-
tes, j'apparait comme légitime. C’est pourquoi la condition de possibilité a 'exercice légitime du
jugement serait la constitution d’un espace politique (ce qu’Arendt appelle « espace public ») qui
tient justement a 'engagement des sujets dans cet espace, par leurs paroles et leurs actes. De ce
point de vue, ce n’est pas une compétence particuliere et savante qu’il faudrait avoir pour étre
légitime a juger, mais apparaitre aux yeux de tou-tes comme sujet également capable de juger,
c’est-a-dire citoyen-ne. Il n’y a pas de compétence politique qui fonderait la 1égitimité de certains
a juger au nom des autres ou de gouverner pour le bien de tous (ce serait la position de Platon
ou dans un autre sens de Hobbes), mais c’est le fait de constituer cette communauté d’égaux qui
m’autorise a juger au milieu des autres.

Se sentir légitime a juger ne signifie pas que l'on ne tienne pas compte des faits, des
connaissances, des discours scientifiques. C’est pourquoi on peut & la fois défendre la démocratie
et la nécessité de tenir compte de I'expertise scientifique. Le jugement d’un citoyen lambda peut



Eléments de correction DS2 - Qui suis-je pour juger ?

étre un jugement légitime méme s’il n’est pas un expert. L’exemple le plus caractéristique de
cette idée est celui de La Convention Citoyenne pour le Climat mise en place par le
gouvernement Macron en 2019. Des citoyens tirés au sort (et donc n’ayant aucune expertise en
matiere de climat) ont écouté et discuté pendant neuf mois les intéréts et les besoins de
différents interlocuteurs ayant des intéréts différents (industriels, usagers, associations de
préservation de 'environnement, etc.) ainsi que des experts scientifiques, et ont essayé, a partir
de ces différentes connaissances acquises et d'un exercice de délibération commune, d’émettre
ensemble des mesures qui leur ont semblé justes pour une transition écologique (voir
https://www.conventioncitoyennepourleclimat.fr). Cela n’a évidemment pas été appliqué par le
gouvernement, mais cela prouve que chacun-e, & partir de son point de vue particulier, est
capable de comprendre 'intérét général, d’élargir sa pensée et de prendre en considération a la
fois les savoirs constitués et les autres points de vue exprimés, dés lors qu’'est donné un cadre
commun et la possibilité de réfléchir rationnellement avec les autres.

Ainsi, la démocratie n’est pas incompatible avec la rationalité comme le croyait Platon qui
en faisait le régne de la démagogie et qui préférait le gouvernement des philosophes dans la cité
idéale de La République. En effet, on a vu que pour lui le philosophe n’étant pas un particulier, un
« je », car c’est celui qui, sorti de la caverne pour contempler les choses en soi, est capable de
viser la vérité et de sortir de 'opinion. Il est ainsi le seul apte & juger en politique, et & faire les
lois selon Platon. Mais chaque citoyen-ne est en mesure de juger correctement, a condition que
les conditions soient réunies pour que sa pensée se forme, évolue avec les connaissances et les
débats qui écoutent le point de vue des autres. Comme le montre Arendt dans Condition de
I’'homme moderne, la politique est le lieu de la pluralité, parce que ce sont des humains qui
habitent le monde et non L’humain au singulier. Il ne s’agit donc pas de réduire tous les
jugements (pluriels, divers) a un seul qui soit valable, mais de rendre possible un monde
commun ou la diversité n’exclue pas la communauté. Chacun-e est apte a juger de ce qui est bon
pour la vie commune, parce qu’il y participe politiquement. (possible de formuler ces points a
partir de I'idée d’autonomie telle qu’elle est présentée par Castoriadis; autonomie = auto-
institution délibérante ; a la différence de la tradition ou du Léviathan ou il y a une délégation
complete de la faculté de juger).


https://www.conventioncitoyennepourleclimat.fr/

