
Éléments de correction DS2 – Qui suis-je pour juger ?

Qui suis-je pour juger ?

Introduction     :  

« Qui suis je pour juger ? » est une expression que l’on utilise parfois pour signifier son 
humilité et le sentiment de ne pas avoir de légitimité à condamner une personne alors qu’on ne 
vit pas ce qu’elle vit. Par exemple, dans un divorce, une tierce personne peut ne pas se sentir 
légitime à prendre le parti de l’une ou l’autre des personnes du couple qui se sépare. C’est une 
expression de retenue, à l’inverse de la propension à juger nos semblables qui se développe de 
plus en plus dans les réseaux sociaux par exemple. On peut donc comprendre la pertinence de 
cette expression : quand on n’a pas les connaissances suffisantes, quand on n’est pas à la place de 
quelqu’un qui vit une expérience, de quel droit va-t-on émettre un jugement ?

L’expression  insiste  ainsi  sur  la  dimension  subjective  du  jugement  mais  aussi  sur  sa 
relativité  en  mettant  en  question  la  légitimité  d’un  «  je  »,  c’est-à-dire  d’un  sujet  individuel, 
singulier, à discerner, évaluer, condamner quoi ou qui que ce soit. C’est relativement au sujet qui 
l’énonce que le jugement peut valoir. Dès lors qu’est-ce qui lui permet de prétendre valoir aussi 
pour d’autres et peut-être d’une façon absolue ? Ou faut-il dire que cette relativité du jugement 
est nécessairement une limite qui détermine  pour qui il vaut ? L’expression nous amène donc 
aussi  à  examiner  les  jugements  en  fonction  de  la  subjectivité  qui  l’énonce :  elle  peut  sous-
entendre  que  tous  les  sujets  ne  sont  pas  forcément  également  légitimes  à  juger.  D’ailleurs 
lorsqu’elle  est  rapportée à l’autre (« Qui  es-tu pour juger ? »),  l’expression entend clairement 
déligitimer le jugement :  c’est une forme de rappel à l’ordre d’un jugement légitime et d’une 
place qu’il serait nécessaire d’occuper pour prétendre juger. Cette remarque indique en retour 
que notre expression, centrée sur le moi, peut davantage être l’indice d’un sentiment de non 
légitimité :  le sujet s’éprouve lui-même comme n’étant pas en position de juger ou au moins 
l’interroge.

Il faudra donc mettre au jour sur quoi peut reposer la légitimité des jugements. Il semble 
qu’il y ait deux dimensions possibles pour l’interroger : ce qui se rapporte à la façon dont s’opère 
le jugement et les capacités que la subjectivité doit mettre en œuvre pour bien juger, et ce qui se 
rapporte à la reconnaissance du sujet comme étant capable de juger. Que faut-il pour que je sois 
capable de bien juger ? Peut-être des facultés qui seraient partagées, mais peut-être aussi une 
expertise qui m’est propre. La reconnaissance engage la dimension sociale du sujet : quelle place 
faut-il occuper pour être légitime à juger ? Dans un tribunal les juges sont bien des subjectivités, 
mais qui sont reconnues comme des « autorités » : est-ce que cela m’enlève pour autant un droit 
d’exercer mon jugement sur l’affaire examinée ? Si ces jugements ne sont pas du même ordre 
(une condamnation légale qui produit des effets pénaux et une simple opinion), cela pose la 
question d’identité du sujet (au nom de quoi je juge ou je suis amené à juger). D’autant que si on  
ne se sent pas apte à émettre un jugement on risque de laisser le pouvoir de juger et tous les  
effets que ce pouvoir produit dans la société, uniquement à des « autorité » qui ne seront jamais 
remises  en  question.  Le  sujet  a  donc  à  la  fois  une  dimension  éthique  –  qui  engage  ma 
responsabilité : le fait que je doive répondre de mes jugements ou de mon absence de jugement 

Lycée Thiers (Marseille) – ECG2 – année 2025/2026



Éléments de correction DS2 – Qui suis-je pour juger ?

– et une dimension politique, puisque se donner le droit de juger ferait obstacle à la soumission 
et rendrait possible une société démocratique. Mais cela suppose une légitimité partagée à juger 
qui ne va pas de soi et doit conduire à examiner à quelles conditions mon jugement peut être 
également légitime.

Plan possible     :  

I) Qu’est-ce qui rend apparemment le « je » inapte et illégitime à juger ?

A/ Je suis une subjectivité qui exprime un point de vue particulier et partial

B/ Je ne suis pas légitime à juger si je suis juge et partie

C/ Je suis une subjectivité pétrie de croyances dont il faut se défaire (Sextus Empiricus)

D/ Sujet d’opinion et sujet-philosophe (Platon)

II) Qu’est-ce qui rend légitime à juger ? Quelle subjectivité suis-je pour être légitime 
à juger ?

A/ Je suis un sujet-savant, expert : le philosophe-roi seul apte à juger (Platon)

B/ Je suis dépositaire de l’acte de juger pour la communauté d’humains : souveraineté et 
sujétion (Hobbes)

C/ Je suis un sujet légitime socialement : la position sociale détermine la légitimité du sujet 
à juger (Bourdieu)

D/ Je suis un sujet autonome : le jugement est un acte nécessairement subjectif (Descartes, 
Kant, Arendt)

III) Les conditions d’un jugement subjectif  légitime :  être citoyen-ne et le sens de 
l’autonomie

A/ Juger par soi-même, ce n’est pas juger seul (Kant)

B/ La fonction de juger ne peut se déléguer : la prise de parole et la désobéissance civile 
(Despentes, Gros)

C/ Juger légitimement c’est être citoyen-ne : juger au milieu des autres et avec tous-tes 
(Arendt, Castoriadis)

Lycée Thiers (Marseille) – ECG2 – année 2025/2026



Éléments de correction DS2 – Qui suis-je pour juger ?

Éléments de correction     :  

I) Qu’est-ce qui rend apparemment le « je » inapte et illégitime à juger ?

A/ Je suis une subjectivité qui exprime un point de vue particulier et partial

Quand « je » juge, mon jugement peut être l’expression d’une subjectivité au sens d’une 
particularité,  d’une partialité.  Il  s’agit alors du « je » qu’on peut qualifier d’empirique :  celui 
d’une personne singulière, moi, ayant du monde une expérience limitée, partielle et partiale. On 
pourrait dire que ce sujet-là peut sembler illégitime dans l’acte de juger parce qu’alors juger ce 
serait ériger cette expérience particulière, son expérience, en une loi valable universellement et 
objectivement. Ressentir du froid ce n’est pas un jugement, ce qui est un jugement c’est de dire 
« il  fait  froid  aujourd’hui ».  C’est  alors  le  thermomètre  qui  est  meilleur  juge,  car  il  mesure 
objectivement. Le thermomètre n’a pas un « je », il  ne risque pas d’établir une mesure de la 
température faussée par un manque de sommeil ou une grippe. En effet, juger c’est subsumer un 
cas particulier dans un concept général, c’est-à-dire établir une valeur universelle. Ainsi je ne 
serais pas apte à juger si je me contente d’ériger une impression partielle en jugement universel.

B/ Je ne suis pas légitime à juger si je suis juge et partie

Ainsi  dans  le  film  Anatomie  d’une  chute de  Justine  Triet.  Le  personnage  de  Sandra 
remarque souvent que l’on ne peut pas sortir un fait de l’ensemble d’une histoire, d’un contexte 
global. L’enregistrement de leur dispute par exemple n’est pas la réalité de leur vie de couple. Or, 
les magistrats du procès qui doivent établir la culpabilité de Sandra dans la mort de son mari la 
jugent en faisant d’un témoignage enregistré une vérité objective, absolue, sur leur relation, sur 
sa personnalité. La forme même du film, qui laisse au spectateur la liberté de se faire une idée 
sur sa culpabilité alors qu’il n’aura vu que des bribes d’une histoire, nous force à nous mettre en 
situation de difficulté à juger. Le film ne nous donne aucune certitude, comme si la réalisatrice 
elle même refusait la position du jugement.

Ainsi,  l’institution judiciaire a été créée pour sortir du jugement purement subjectif qui 
peut conduire à la vengeance. Je ne dois pas « faire justice moi-même », car alors le cycle de la 
vengeance serait sans fin, et la société ne serait jamais protégée de la violence. Le juge ne juge 
pas pour se venger d’un dommage personnel mais pour appliquer la loi, laquelle est universelle. 
C’est pourquoi le système judiciaire indique bien que l’on ne peut pas « être juge et partie », 
c’est-à-dire que ceux qui forment le jury qui décident de la culpabilité d’un accusé ne doivent 
être liés ni aux victimes ni aux accusés. Il faut juger en se posant en quelque sorte « à l’extérieur 
de soi ». Ce n’est pas un « je » empirique qui doit juger mais un « je » qui sort de sa particularité  
pour viser une universalité. Le film Juré numéro 2 de Clint Eastwod montre que celui qui est au 
coeur de l’affaire jugée ne peut être légitime pour déterminer un jugement objectif.

C/  Je  suis  une  subjectivité  pétrie  de  croyances  dont  il  faut  se  défaire  (Sextus 
Empiricus)

Si  les  philosophes  sceptiques  s’abstiennent  de  juger,  c’est  parce  qu’ils  pensent  que 
l’individu n’est pas capable d’atteindre une objectivité, étant condamné à avoir un point de vue 
forcément partiel sur le réel. On ne peut atteindre le réel en soi. Or juger c’est, dans sa forme 
même, objectiver, universaliser, figer une réalité. Il faut donc arriver à suspendre son jugement. 

Lycée Thiers (Marseille) – ECG2 – année 2025/2026



Éléments de correction DS2 – Qui suis-je pour juger ?

C’est  ce  que  montre  Sextus  Empiricus  dans  les  Esquisses  Pyrrhoniennes :  en  mettant  en 
opposition des affirmations contraires, des raisons et des impressions qui semblent emporter 
l’adhésion,  elles  peuvent  se  trouver  d’égale  force  (isosthénia)  ce  qui  peut  susciter  un 
détachement et finalement une suspension du jugement (épochè). Le travail du sceptique revient 
à se désubjectiver au sens de se détacher de ce qui en-lui suscite le jugement et la croyance. Dans 
ce travail  se forme une subjectivité nouvelle,  un sujet éthique qui ne tire plus sa valeur des 
jugements qu’il porte, mais de l’ethos qui ne « dogmatise » pas et qui peut espérer vivre dans sa 
tranquillité de l’âme, l’absence de trouble.

D/ Sujet d’opinion et sujet-philosophe (Platon)

Je  ne suis  donc pas apte à  juger objectivement si  je  ne sors  pas de mon point  de vue 
purement personnel. Ainsi le « je » n’est pas un bon juge tant qu’il ne tient compte que de soi 
même, tant qu’il ne sort pas de sa propre expérience. C’est le travail de la raison de sortir le  
jugement de sa partialité pour chercher les raisons qui me permettraient d’avoir un point de vue 
universel et donc objectif. C’est le rôle que Socrate attribue au dialogue philosophique : prendre 
part au dialogue, c’est accepter qu’un autre – en l’occurence Socrate – examine-juge ce que j’ai pu 
avancer pour en déterminer la valeur de vérité. En acceptant la réfutation (elankos) je me défais 
de ce qui serait mon simple avis personnel (mon opinion – doxa) et j’ai la possibilité de prendre 
conscience de mon ignorance. Là encore, on voit comment se forme une subjectivité nouvelle à 
travers  cet  ethos  philosophicos que  vient  incarner  Socrate :  s’il  est  en  bonne  position  pour 
examiner,  c’est  que lui-même est sans opinion,  qu’il  ne sait  pas et  qu’il  a  conscience de son 
ignorance.

Articulation :  le  questionnement  socratique  montre  ainsi  c’est  en  soi que  se  joue  le 
jugement et la prise de conscience (« Connais-toi toi-même »). Si je n’ai pas la légitimité pour 
juger  en  tant  que  personne  particulière  et  sensible,  qu’est-ce  qui  en  moi  peut  fonder  ma 
légitimité à juger ? On rappelle aux membres d’un jury qu’ils doivent juger « en leur âme et 
conscience ».  Si  cela  indique  que  le  jugement  est  forcément  un  acte  subjectif,  quel  type  de 
subjectivité est susceptible de bien juger et d’apparaître légitime à le faire au regard des autres 
subjectivités ?

II) Qu’est-ce qui rend légitime à juger ? Quelle subjectivité suis-je pour être 
légitime à juger ?

A/ Je suis un sujet-savant, expert : le philosophe-roi seul apte à juger (Platon)

La  perspective  philosophique  ouverte  par  Platon  engage  à  penser  que  ce  qui  invalide 
l’opinion c’est  qu’elle  n’est  pas  examinée  et  qu’elle  relève  d’une  illusion  fondamentale  (une 
ignorance de soi, de sa propre ignorance). Dès lors, si la voie philosophique est valorisée, c’est 
qu’elle permet justement au sujet de se défaire de ce qui en soi est particulier pour s’engager 
dans une recherche de la vérité. C’est la capacité à s’abstraire de ce qui particularise le jugement 
– l’attachement au domaine sensible – qui rend le sujet capable de se former à une intelligence 
du vrai par l’exercice de ce qui en lui (le logos, la rationalité) permet de vraiment saisir la vérité. 
En  retour,  c’est  la  connaissance  (épistémé)  qui  fonde  la  prétention  légitime  du  savant  à 

Lycée Thiers (Marseille) – ECG2 – année 2025/2026



Éléments de correction DS2 – Qui suis-je pour juger ?

gouverner la cité car il a accès aux principes qui ordonnent le monde. Car cette transformation 
de soi du sujet connaissant va avec une dimension éthique : c’est cette conscience de soi et ce 
savoir du vrai qui fait que l’on peut être juste et rendre justice. C’est celui qui est capable de se 
gouverner lui-même qui est légitime à gouverner les autres. 

A : Cette idée se retrouve dès lors que l’on estime qu’une compétence propre ou un savoir 
est présupposé pour bien juger : le savoir et l’expertise fonde l’autorité. La particularité de la 
position platonicienne est de dire qu’un tel principe engage forcément une dimension politique 
et le sens de la justice comme ce qui renvoie à une cité bien ordonnée. Mais on pourrait aussi 
insister sur l’idée de reconnaissance. Il ne suffit pas de savoir, encore faut-il que le sujet soit 
reconnu comme savant pour faire autorité, et concernant la justice, qui va avec le pouvoir de 
rendre  des  jugements,  il  faut  que  cette  reconnaissance  soit  partagée.  Il  y  a  une  dimension 
d’institution du jugement qui nous conduit à examiner quel type de reconnaissance constitue 
cette autorité de celui qui juge.

B/  Je  suis  dépositaire  de  l’acte  de  juger  pour  la  communauté  d’humains : 
souveraineté et sujétion (Hobbes)

En effet, si l’autorité politique est ordinairement reconnue comme légitime pour juger, il 
faut essayer de mettre au jour ce qui la fonde – sur quoi repose cette autorité et comment elle 
s’impose à tous en communauté. C’est ce que cherche à dégager Hobbes dans le  Léviathan : le 
fondement  de  l’autorité  est  contractuelle,  au  sens  où  c’est  le  fait  que  chacun-e  s’engage  à 
respecter ses décisions qui fonde son statut propre ; celle d’une instance qui n’est pas partie 
prenante de ce pacte social, mais dont la fonction est justement de garantir qu’il sera bien tenu 
par ceux qui  contractent.  Si  la  communauté politique ne peut exister sans cette instance de 
« représentation », cela va aussi avec une délégation : les individus ont renoncé à agir selon leurs 
jugements et reconnaissent les lois du souverain comme des règles communes qui s’imposent à 
tous. C’est le premier effet en terme de jugement de ce contrat : seul le souverain peut juger des 
règles communes (légiférer). Mais cela engage aussi le pouvoir de juger des particuliers : seul le 
souverain est légitime à rendre justice à travers des jugements particuliers (des condamnations) 
pour trancher les litiges entre les sujets et sanctionner les infractions. Enfin, Hobbes indique que 
le souverain seul peut juger de ce qui engage la communauté entière (par exemple déclarer une 
guerre à un autre État) ou de ce qui engage l’ordre interne de la communauté. C’est le point le  
moins évident, qu’il prend soin de souligner : en matière de jugement, le souverain a autorité 
pour discriminer les opinions et de sanctionner celles qui peuvent apparaître dangereuse pour 
son autorité et pour l’ordre social. Le souverain a autorité sur les institutions particulières (les 
universités et les églises) dans lesquelles peuvent se former les jugements et qui les rendent 
publics. 

Il faut également noter que pour Hobbes cette légitimité à « juger » du souverain va avec la 
capacité, non à bien juger (elle ne repose pas sur un savoir et il ne peut par définition commettre 
d’injustice,  puisque  c’est  l’instance  même  qui  détermine  ce  qui  est  juste  et  qui  rend  des 
jugements de justice), mais à imposer ces jugements, à savoir un pouvoir de coercition. L’État a 
le monopole de la violence légitime : c’est par la crainte qu’il inspire que le Léviathan peut faire 
respecter ses décisions-jugements.  Les individus en se soumettant ainsi  gagnent en sécurité, 
mais  cela  va  avec  leur  sujétion.  La  question  est  alors,  si  le  sujet  est  celui  qui  est  soumis  à 

Lycée Thiers (Marseille) – ECG2 – année 2025/2026



Éléments de correction DS2 – Qui suis-je pour juger ?

l’autorité politique, « qui suis-je pour juger ? » = de quoi le sujet peut-il juger légitimement?Ou, 
qu’en est-il alors de la « liberté » des sujets, c’est-à-dire que peuvent-ils légitimement prétendre 
à  juger  dans  ce  cadre  politique ?  Il  faut  bien  entendre  ce  qu’est  la  « liberté  civile »  indique 
Hobbes : elle n’est jamais que ce que le sujet peut exercer « dans le silence de la loi ». Autrement 
dit, le sujet peut librement juger et agir en fonction de ses jugements pour tout ce qui ne tombe  
pas sous le coup d’une jugement du souverain. C’est une définition libérale de la liberté, qui 
circonscrit ses jugements à une sphère privée : le souverain n’a pas légitimité à déterminer ce 
qu’est pour lui la vie bonne. Aussi peut-il juger de son bonheur, de ses entreprises, de la gestion 
de ses biens, de ses activités personnelles, de l’éducation de ses enfants. On voit que la liberté 
d’expression ou de prendre part aux affaires communes ne rentre pas dans la définition de ce 
que Hobbes entend par « liberté » :  dans ce champ public,  seul le jugement du souverain est 
légitime, non parce qu’il « sait » (comme le pensait Platon), mais parce qu’il est souverain.

C/ Je suis un sujet légitime socialement : la position sociale détermine la légitimité 
du sujet à juger (Bourdieu)

A : Mais on peut se demander en examinant l’ordre social lui-même, indépendamment de 
l’existence  d’une  autorité  politique  qui  fixe  les  règles  instituées,  les  lois  –  si  tous  les  sujets 
peuvent également et légitimement juger.

Je peux remarquer que quand « je » juge, très souvent ce n’est pas « moi » qui juge mais un 
impensé social que j’ai  incorporé lors de la socialisation. Bourdieu dans  La Distinction :  mes 
idées  et  mes  goûts  sont  déterminés  socialement.  Mon  jugement  envers  les  goûts,  les 
comportements  des  autres,  mais  aussi  la  honte  ou  le  dénigrement  de  soi,  est  victime  de 
l’incorporation inconsciente de rapports de domination qui font que ce n’est pas vraiment « moi 
» qui juge mais la société en moi.

Bien entendre la question « qui suis-je pour juger ? », ce serait donc mettre au jour le « on » 
qui s’énonce à travers le sujet (qu’est-ce qui juge en moi?). Ce que la société juge en moi ou ce 
qu’il y a d’impersonnel dans un jugement que je vis pourtant comme étant personnel. Mais c’est 
aussi considérer que chacun-e n’occupe pas la même « place » dans cet ordre social, et que c’est 
bien en fonction de  cette  place  que le  jugement  des  un-es  et  des  autres  apparaîtra  comme 
légitime ou non. On peut prendre plusieurs points de départ : le sentiment d’être illégitime – qui 
fait taire etc. – ce qui dans les discours apparaît comme marqueur d’une subjectivité légitime – 
certains usages de la langue, la maîtrise de l’orthographe, le vocabulaire – et qui peut renvoyer à 
une « culture légitime » (celle qui est enseignée à l’école). Des signes extérieurs sociaux viennent 
également légitimer le jugement de certains acteurs (diplômes, tenues etc.). Où l’on voit que tous 
les acteurs du champ sociaux ont intériorisé des codes communs qui permettent d’établir des 
distinctions conforme à l’ordre social. C’est ainsi la place occupée dans le champ social – et qui 
apparaît  en  situation  aux  différents  acteurs  –  qui  vient  légitimer  les  jugements  (en  termes 
esthétiques ou politiques,  par  exemple ce  que Bourdieu dit  des sondages et  des biais  qu’ils 
incluent du fait que certain-es ne s’estiment pas eux-mêmes légitimes à parler de « politique », et 
disent qu’ils ne sont pas « intéressés »).

Annie Ernaux,  L’écriture comme un couteau : Écriture comme forme de subjectivation qui 
permet de se défaire de sa place en l’interrogeant, de porter un regard sur les acteurs sociaux 
sans les « juger », c’est-à-dire les considérer au prisme des catégories et des valeurs des groupes 

Lycée Thiers (Marseille) – ECG2 – année 2025/2026



Éléments de correction DS2 – Qui suis-je pour juger ?

dominants.  Dans cette écriture « blanche » ou « au couteau » se joue une question de justice 
qu’elle énonce en ces termes : « venger ma race ». Écrire c’est faire avec : faire avec cette part de 
soi qui réclame justice et vengeance, faire avec cette langue acquise et dominante, qui reconduit 
à  la  fois  la culture  légitime  du  monde  dominant  et  ses  jugements  d’assignation  (qui  remet 
chacun-e à sa place) et manifeste la trahison d’une parole première. L’indicible : ce qui se fait en 
nous malgré nous et  dessine nos appartenances et  nos assignations,  ce qui fait  en nous nos 
« destins »,  mais aussi  l’impossible de dire sans trahir  –  puisqu’elle  est  prise dans la  langue 
bourgeoise1 – et l’impossible de se taire pourtant – d’éteindre la voix des siens : la littérature 
c’est l’espace où un possible s’ouvre pour elle car on peut y soulever la langue qui juge en soi, la 
défaire  de  l’intérieur  pour  faire  entendre  ce  qui  ordinairement  n’a  pas  lieu  d’être  dans  la 
littérature même (la « littérature » déterminant les objets d’un discours légitime) : le monde des 
exclus qui n’ont pas ordinairement droit à la parole ou qui intériorisent l’illégitimité de leur 
jugement en restant silencieux (ou qui sont invisibilisés dans les productions « culturelles »).

D/  Je  suis  un  sujet  autonome :  le  jugement  est  un  acte  nécessairement  subjectif 
(Descartes, Kant, Arendt)

A : Au regard de ces jugements qui participent à l’assignation (le fait d’être associé et réduit 
à  une  « place »,  et  une  « identité »  sociale  qui  détermine  ma  légitimité  ou  non  à  juger),  on 
pourrait dire que l’acte de juger authentique est celui par lequel je m’approprie ma pensée au 
lieu de simplement reproduire l’impensé social du préjugé.

Descartes nous fait comprendre dans le Discours de la méthode, que le préjugé est un « on 
pense » et non un « je pense ». Les préjugés nous sont transmis dans l’enfance, parce que nous ne 
pouvons commencer à juger de manière autonome, l’autonomie de la pensée est le résultat de 
l’effort  critique  :  ce  qu’il  appelle  « ajuster  au  niveau  de  la  raison  les  opinions  que  j’avais 
jusqu’alors  reçues  en  ma  créance ».  Mais  en  doutant  de  ce  qui  juge  en  moi  malgré  moi,  je 
découvre  que  je  suis  une  subjectivité  capable  par  elle-même de  juger,  c’est-a-dire  d’abord 
d’examiner. C’est le libre-examen, qui s’oppose à l’autorité extérieure en termes de jugement et 
aux préjugés (ces jugements extérieurs intériorisés sans examen), qui témoigne de « qui » je suis 
pour juger : un sujet rationnel qui fait un bon usage de ses facultés.

Il  faudrait  dire  que  Descartes  relève  que  cette  capacité  est  inscrite  dans  notre  nature 
humaine  –  « le bon sens [ie : la raison] est la chose du monde la mieux partagée » (première 
phrase du Discours de la méthode). En ce sens nous sommes tous également légitimes à juger en 
tant que sujets humains. Mais il faut ajouter que c’est l’exercice effectif du jugement et le libre 
examen qui légitime à mes yeux les jugements que je peux faire. En effet, sans examen, je risque 
de ne faire que reconduire des préjugés. Autrement dit,  ce sont moins certains individus, au 
regard de leur connaissance (des autorités qui légitimeraient leur discours) ou au regard de 
capacités  propres  (un  sens  hors  du  commun),  qui  apparaissent  plus  légitimes  dans  leurs 
jugements, qu’un bon usage de ses facultés qui engage la subjectivité dans une forme d’attention 
à soi et aux jugements portés.

1 Elle  parle  de  « trahir  deux  fois »  sa  classe  d’origine :  « la  première,  qui  n’était  pas  vraiment  de  ma 
responsabilité, par l’acculturation scolaire, et la seconde, consciemment, en me situant dans et par l’écriture du 
côté du dominant. »

Lycée Thiers (Marseille) – ECG2 – année 2025/2026



Éléments de correction DS2 – Qui suis-je pour juger ?

À la question « qui suis-je pour juger ? » on pourrait répondre avec Descartes que je ne 
peux réellement être le sujet du verbe juger qu’après avoir fait un travail critique qui fait de moi  
réellement un « je » qui pense-juge par soi-même.

A : Or, si je me dessaisis du pouvoir de juger par moi-même (si je me dis que je ne suis pas 
légitime à juger ou si je m’en tiens aux jugements reçus), je laisse ce pouvoir à d’autres qui vont 
s’en emparer pour exercer leur domination et servir leurs intérêts.

C’est ce que montre exactement Kant dans Qu’est ce que les Lumières ? Dans cet opuscule 
Kant défend le projet des Lumières : sapere aude, ose te servir de ton propre entendement. Si je 
me dis « qui suis-je pour juger ? » laissant à un maître à penser, un prêtre, un médecin, ou bien  
de nos jours on pourrait dire un « coach » ou une application, ou un « gourou » le soin de juger 
de ce qui est bon pour moi ou de ce que je dois faire, je me maintiens « volontairement » en 
situation de soumission et de « tutelle ». Je demeure dans une position de « minorité ». Or, non 
seulement cela me maintient dans un état  de servitude qui  sert  les intérêts des « tuteurs » 
attitrés qui maintiennent grâce à cela leur domination, mais cela me rend incapable d’être un 
sujet  moral.  Il  faut que  je  me  dise  que je  suis  légitime  à  juger  pour  pouvoir  assumer  la 
responsabilité de mes actes et de mes paroles.

En effet, s’en remettre à une autorité pour juger à notre place c’est exactement ce qui se 
passe  dans  la  fameuse  expérience  analysée  par  le  sociologue  américain  Millgram.  Dans 
Responsabilité  et  jugement,  Hannah  Arendt  montre  que  ce  qui  distinguait  ceux  qui  ont 
« naturellement » adhéré au nazisme et ceux qui ont refusé d’y adhérer ce n’est pas que les uns 
avaient  de  meilleures  normes de jugement  que les  autres  (par  exemple  parce  qu’ils  étaient 
chrétiens) mais que certains se sont contentés de suivre des normes extérieures, données par 
une autorité socialement établie, et que d’autres se sentaient responsables de leurs pensées et 
de leurs actes et n’auraient pas pu « continuer à vivre avec eux-mêmes » s’ils avaient adhéré au 
nazisme. C’est donc le fait de juger par soi-même qui nous permet de nous sentir responsables 
de nos actes. Il n’y a pas de morale possible si nous ne pouvons juger subjectivement, en notre 
« âme et conscience » et non seulement en appliquant une règle donnée de l’extérieur.

On trouve aussi chez Arendt dans Responsabilité et jugement deux endroits où l’expression 
de notre sujet revient et qui renvoie à des aspects différents mais qui soulignent également que 
le sujet qui entend abandonner l’exercice de son jugement entend se défaire de sa responsabilité 
morale, et que justement répondre de ses jugements, affirmer cette responsabilité et apparaître 
aux autres comme sujet moral, c’est affirmer que l’on ne peut renoncer à juger ou que juger nous 
engage en tant que sujet humain.

→ l’expression « qui suis-je pour juger » est utilisé dans les commentaires critiques sur 
Eichmann à Jérusalem (qui est Arendt pour juger ou se poser en juge?) et qui font écho, de façon 
troublante à des arguments que Eichmann utilise lui-même pour déligitimer ses juges. 

Passage : « on m’a déclaré que juger était en soi injuste :  personne ne peut juger sans 
avoir  été  présent. Incidemment,  c’était  l’argument  qu’Eichmann  lui-même  opposait  au 
jugement du tribunal. Quand on lui a dit que d’autres choix étaient possibles et qu’il aurait pu 
échapper  à  ses  devoirs  meurtriers,  il  a  insisté  sur  le  fait  que  c’étaient  là  des  légendes 

Lycée Thiers (Marseille) – ECG2 – année 2025/2026



Éléments de correction DS2 – Qui suis-je pour juger ?

rétrospectives nées après-guerre, défendues par des gens qui ne savaient pas ou avaient oublié 
ce qui se passait réellement. » 

Cette « discussion sur le droit ou la capacité de juger touche la question morale la plus 
importante », note Arendt, puisqu’il en va de la possibilité même de juger et de la responsabilité 
de ceux-celles que l’on juge. deux questions : « Comment puis-je dire ce qui est juste et ce qui est 
injuste, si la majorité ou tout mon environnement a préjugé de la réponse ?  Qui suis-je pour 
juger  ? Et  deuxièmement,  dans  quelle  mesure  pouvons-nous  juger  les  événements  ou  les 
circonstances dans lesquels nous n’étions pas présents ? » 

Pour Arendt la phrase renvoie ici à une forme de « fausse modestie ». En réalité la phrase 
veut dire : « Nous sommes tous pareils, tous aussi mauvais, et ceux qui essayent ou prétendent 
essayer d’être un peu convenables sont ou des saints ou des hypocrites ; dans les deux cas, ils  
devraient nous laisser.  »  Donc c’est  une façon d’échapper en réalité au jugement,  de ne pas 
assumer ses responsabilités en invalidant par avance le jugement des autres, et il faut refuser cet 
argument de même que l’idée que le sujet  qui n’est pas présent, qui ne partage pas l’expérience 
présente n’est pas légitime à juger. Car alors si l’on nie ainsi cette capacité à juger, aucun travail  
historique ou aucune procédure judiciaire ne sont possibles : c’est toujours un sujet qui juge et le 
jugement est toujours rétrospectif.

→ Arendt utilise aussi l’expression, non pour renvoyer à une « fausse modestie » mais à une 
forme d’« humilité ». Elle vient en effet de recevoir une distinction, et son texte (« Responsabilité 
personnelle et régime dictatorial ») est une allocution à l’occasion de la réception de son prix. 
Alors elle commence comme cela en soulignant l’honneur qui lui est fait :

Passage :  « un  honneur,  si  je  comprends  bien,  nous  donne  une  impressionnante  leçon 
d’humilité, car il implique que ce n’est pas à nous qu’il appartient de nous juger, que nous ne 
sommes pas dignes de juger ce que nous avons fait comme nous jugeons ce que les autres 
ont fait. Je suis assez portée à estimer cette humilité nécessaire parce que j’ai toujours cru que 
personne ne peut  se  connaître,  que personne n’apparaît  à  lui-même comme il  apparaît  aux 
autres.  Seul le pauvre Narcisse se laisse tromper par son reflet,  languissant par amour d’un 
mirage. Mais alors que je suis prête à céder à l’humilité quand je suis confrontée au fait évident 
que personne ne peut être juge de son cas, je ne suis pas disposée à abandonner ma faculté 
de jugement tout entière et à dire, comme peut-être le dirait un vrai chrétien : « Qui suis-
je pour juger ? »

La figure mythologique de Narcisse vient indiquer que nous ne sommes pas les mieux 
placés pour nous juger nous-mêmes, ou qu’il y a une illusion narcissique dans le jugement que 
l’on porterait sur soi dont doit nous garder cette humilité. En ce sens l’expression « Qui suis-je 
pour juger ? » aurait une valeur éthique : celle d’un rappel à soi qui nous défasse d’une forme de 
narcissisme. Le sujet éthique est celui qui sait que « personne ne peut être juge de son cas », ce 
qui renvoie aussi à l’idée d’une impartialité qui ne peut être obtenue si l’on est « juge et partie ». 
(tous ces passages peuvent être utilisés dans des sujets qui portent sur le « soi » comme objet du 
jugement). La réflexivité éthique conduit à la retenue : ne pas se juger soi-même.

Mais c’est aussi parce que ce qui est l’objet d’une distinction est une œuvre, ou le résultat 
de sa réflexion. On pourrait ainsi dire que penser-juger c’est forcément donner à penser-juger, et 

Lycée Thiers (Marseille) – ECG2 – année 2025/2026



Éléments de correction DS2 – Qui suis-je pour juger ?

que l’humilité consiste alors à accepter le jugement des autres sur ce qu’on livre. Penser, c’est 
livrer aux autres ce que l’on pense, exposer ses pensées. Si le jugement des autres est ici légitime, 
c’est  par  l’exigence  même d’une  pensée  publique,  ou  par  la  publicité  qu’exige  toute  pensée 
droite. Ce que je peux penser n’a de valeur que s’il peut faire l’épreuve d’un libre examen des 
autres subjectivités humaines, et c’est ce jugement qui valide en retour ma légitimité à penser au 
regard des autres.

Du coup (dernier  mouvement),  Arendt  indique  que  cette  humilité  ne  constitue  pas  un 
renoncement à juger par soi-même. « Je ne suis pas disposée à abandonner ma faculté de juger 
tout entière ». J’abandonne mon « jugement » aux autres – ici le « jugement » = ce que j’ai écrit, je 
le  soumets  humblement  au  jugement  des  autres  –  mais  je  ne  renonce  pas  à  exercer  mon 
« jugement » – ici comme faculté à exercer – puisque c’est justement cet exercice qui constitue la 
subjectivité éthique que je suis.  Cette humilité éthique n’est  pas une humilité chrétienne.  La 
figure du chrétien vient rappeler le sens que peut avoir la formule « Qui suis-je pour juger ? » 
dans une perspective religieuse :  seul  Dieu est  légitime pour juger et  la  « vertu » chrétienne 
réside dans l’aveu (la confession) de cette dépendance à Dieu et la reconnaissance qu’il est mon 
seul juge. Autrement dit, l’humaine condition n’apparaît pas ici dans son lien à Dieu, mais au 
contraire dans l’exigence portée par un sujet qui doit juger  par lui-même pour apparaître aux 
autres  comme  sujet  éthique.  Dans  un  cas,  la  subjectivité  chrétienne  se  constitue  comme 
« responsable »  dans  le  fait  de  reconnaître  que  l’on  est  pêcheur  et  que  l’on  se  soumet  au 
jugement divin (c’est le sens de l’humilité) ; dans l’autre c’est le fait de répondre de ses actes et 
de ces pensées au regard des autres humains qui constitue l’humilité, mais elle va avec l’exigence 
de ne pas renoncer à juger soi-même.

Articulation : Ainsi, même si la limitation et la partialité de mon point de vue sur le réel 
peuvent m’empêcher d’émettre un jugement qui ait une valeur universelle comme nous l’avons 
vu dans la première partie, je ne peux néanmoins renoncer à juger au risque de laisser gagner 
l’injustice et la domination des plus puissants. Mais l’on voit également qu’il faut interroger les 
conditions de possibilité d’un « juger par soi-même » qui vient désigner le sujet autonome ou 
l’autonomie du sujet qui fait sa légitimité à juger. À quelles conditions mon jugement, bien que 
subjectif,  peut-il  gagner une légitimité ? Cette question engage donc à penser le rapport aux 
autres et aux pouvoirs et elle a pour enjeu la constitution d’une société démocratique.

III) Les conditions d’un jugement subjectif légitime : être citoyen-ne

A/ Juger par soi-même, ce n’est pas juger seul (Kant)

Le jugement légitime doit donc être de manière apparemment paradoxale un jugement à la 
fois personnel et faisant l’effort de sortir de sa particularité, dans le sens où je dois être bien le  
sujet  de  mon  jugement  mais  je  dois  chercher  des  éléments  extérieurs  à  moi  qui  soient 
universellement valables pour le justifier.

C’est-à-dire concrètement qu’il faudrait, avant de juger, que je fasse l’effort de m’informer, 
de chercher les preuves, les faits, les chiffres. La plupart de nos jugements sont « à l’emporte 

Lycée Thiers (Marseille) – ECG2 – année 2025/2026



Éléments de correction DS2 – Qui suis-je pour juger ?

pièce ». On fabrique son jugement sur des opinions vagues, des impressions, des apparences. De 
même  lorsque  je  juge  quelqu’un  et  que  je  lui  impose  une  «  assignation  identitaire  »  en  le 
réduisant par exemple à un genre, une race, une ethnie, une profession ou un vécu stigmatisant : 
prostituée, prisonnier, etc. Et que je ne le vois plus comme un individu à part entière, je dois 
m’interroger sur le pouvoir que j’exerce sur l’autre, sur le désir inconscient de me valoriser moi-
même en me distinguant de lui, sur ce qui, en moi, n’est pas juste. L’expression « Qui suis-je pour 
juger ? » vaut ici rappel du fait que dans mon jugement il peut y avoir quelque chose de l’ordre 
du préjugé, et qu’en jugeant je me fasse malgré moi l’agent d’un pouvoir injuste.

Les « maximes du sens commun » que Kant expose dans le §40 de la Critique de la faculté 
de juger permet de saisir le sens qu’il faut donner à l’idée de « penser par soi-même » et qui 
éclaire les conditions de possibilité d’une communication rationnelle entre les humains. Ce sont 
des « maximes »,  donc des règles que le  sujet  doit  s’efforcer de suivre et  qui  lui  permettent 
d’exercer sa « manière » de penser pour bien juger. Il y a trois maximes : bien juger suppose de 
penser par soi-même (maxime de la  pensée autonome ou libre ou libérée des préjugés),  de 
penser en se mettant à la place de tout autre (pensée élargie), et de penser en étant cohérent 
avec soi-même (pensée conséquente). C’est lorsque je fais l’effort de sortir de mon seul ressenti 
individuel pour viser universalité, que ma pensée ne s’enferme pas dans des mobiles affectifs et 
particuliers qui peuvent la conduire à adhérer à des opinions non fondées et des superstitions.

Comme  l’indique  Arendt  qui  commente  ces  passages,  « La  pensée  élargie »  provient 
d’abord de ce que l'on « fait abstraction des bornes qui, de manière contingente, sont propres à 
notre faculté  de juger »,  qu’on ne s’occupe pas des « conditions subjectives du jugement,  en 
lesquelles tant d'autres se cramponnent », c’est-à-dire qu’on ne tient pas compte de ce que nous 
appelons d’habitude l’intérêt particulier ». 

Si nous ne disposions pas de l’aptitude de nous opposer à nos propres points de vue en 
amont des conversations réelles et des dialogues effectifs, alors on devrait admettre que notre 
pensée serait en elle-même incapable de se critiquer, de se réfléchir, de s’interroger elle-même, 
et par voie de conséquence les points de vue réels des autres hommes ne pourraient pas être 
intégrés  rationnellement  à  nos  réflexions.  Si  l’on  situait  l’occasion  de  se  déprendre  de  ses 
opinions  exclusivement  dans  la  rencontre  réelle  avec  d’autres  hommes,  on  ôterait 
paradoxalement à cette rencontre et aux discussions réelles toute valeur rationnelle, puisque 
l’on ôterait à la pensée de chacun le pouvoir d’évaluer et d’estimer celle des autres à sa juste 
valeur. Penser en se mettant à place d’un autre, c’est se mettre à l’épreuve, et ainsi se donner les  
moyens de véritablement penser par soi-même, en n’adhérant pas à l’inertie de nos premiers 
jugements.  C’est  donc  l’exigence  formulée  dans  cette  maxime  qui  forme  l’ethos d’un  sujet 
légitime à juger, non dans la capacité qu’il aurait en soi, mais dans l’attitude qu’il adopte pour 
bien juger : en prenant en considérations d’autres points de vue il ne renonce pas à juger par lui-
même, mais il s’élève au dessus de ce qu’il peut y avoir en lui de particulier en même temps qu’il  
reconnaît la légitimité des autres sujets à énoncer un jugement. 

Lycée Thiers (Marseille) – ECG2 – année 2025/2026



Éléments de correction DS2 – Qui suis-je pour juger ?

B/ La fonction de juger ne peut se déléguer : la prise de parole et la désobéissance 
civile (Despentes, Gros)

Mais cela indique en même temps que la faculté de juger ne saurait se déléguer. C’est déjà 
ce que Kant relevait dans Qu’est-ce que les Lumières ? Mais c’est ce qui apparaît nettement avec la 
question de la désobéissance civile. Si en tant que sujet je suis soumis à une autorité dont je dois  
accepter les jugements – aussi bien dans l’acte législatif, dans les décrets particuliers et dans les 
jugements rendus par l’autorité judiciaire – cela ne m’engage pas à renoncer à l’exercice de mon 
jugement et notamment à examiner les jugements et les décisions prises par l’autorité politique. 
La question ne se pose pas dès lors qu’un pouvoir s’impose uniquement par la force, autrement 
dit, c’est bien parce dans le cas d’un « état de droit » où la légitimité du gouvernement repose à la 
fois sur une double norme : la fonction du gouvernement est de servir un intérêt général et de 
garantir des droits subjectifs inaliénables. Exercer son jugement c’est en retour pour sujets avoir 
un regard citoyen qui est nécessaire à la légitimité de l’autorité politique. La question est donc de 
savoir s’il peut y avoir des actes de désobéissance à l’autorité politique qui relèvent d’actes de 
citoyenneté. Là où l’obéissance apparaît comme la première vertu du citoyen-ne, n’y a-t-il pas 
aussi un devoir citoyen de désobéir et qui vient justement interroger, non la légalité, mais la  
légitimité des jugements souverains.

En  partant  de  la  figure  de  Thoreau,  Frédéric  Gros  montre  que  la  question  de  la 
désobéissance civile est d’abord l’opposition entre une morale, qui « trouve son assise dans la 
conscience », et une politique entendu comme mode de gouvernement extérieur à soi,  même 
lorsqu’il s’agit d’un gouvernement représentatif. Thoreau invoque la primauté et la souveraineté 
de la conscience, ce qui signifie que l’absence de jugement s’entend comme un aveuglement et 
une passivité : le sujet se soumet aux lois sans examiner. En ce sens la désobéissance est un 
devoir  d’intégrité  spirituelle :  c’est  une  exigence  pour  soi,  c’est-a-dire  pour  maintenir  la 
souveraineté de ce soi qui se caractérise par la capacité de juger, de désobéir et de rester fidèle à  
soi-même.

Pour autant il ne s’agit pas de faire de l’individu un être solitaire qui serait pris dans des 
intérêts  personnels  et  qui  pourrait  opposer  n’importe  quelle  opinion  en  refusant  les  règles 
communes. Ce que Thoreau appelle « âme » ou « conscience » renvoie justement à intériorité qui 
peut interroger le sens de la justice justement parce qu’elle n’est pas sous l’emprise d’une doxa 
majoritaire et passive, d’individus livrés au conformisme, à la soumission au jugement commun. 
C’est l’opposition ici entre un jugement impersonnel et uniforme et un jugement qui apparaît en 
même temps comme un acte d’affirmation de soi au regard des autres. Et la désobéissance est 
une forme de manifestation extérieure en vue de partager ce questionnement de la justice, de 
témoigner que l’individu œuvre pour la communauté et non pour soi.   « La société, c’est un 
système de jugements. »  note Gros.  En désobéissance il  s’agit  bien de mettre au jour ce 
système en l’invalidant pour faire la promotion de subjectivités singulières portées par une 
exigence de justice, et qui ne sauraient renoncer à juger-examiner. Thoreau, qui a refusé de 
payer ses impôts pour ne pas soutenir la conquête militaire du Mexique et les politiques 
esclavagistes, note dans son journal : « Si je ne suis pas moi, qui le sera à ma place ? » Par là, 
il  donne la formule exacte de cet  indélégable  qui est au principe du sujet responsable et 
désobéissant. Cet indélégable vient donc éclairer le sens d’un subjectivité singulière, mais 
qui devant répondre de ses paroles-actes, porte des exigences d’humanité et d’universalité 

Lycée Thiers (Marseille) – ECG2 – année 2025/2026



Éléments de correction DS2 – Qui suis-je pour juger ?

au regard des autres. Juger par soi-même et être soi-même, c’est la même exigence éthique 
et politique pour faire face aux injustices.

On pourrait enfin dire que l’exercice citoyen du jugement va avec une prise de parole qui 
seule peut permettre de se défaire d’un ordre social en soi qui nous conduit à des attitudes de 
soumission et de s’opposer aux jugements que les autres portent et qui visent à assujettir et à 
nous assigner à des identités stigmatisantes. L’écriture de Virginie Despentes dans  King Kong 
théorie en témoigne : elle entend défaire les clichés qui sont autant d’injonctions à se taire et à 
subir des dominations (en tant que femme et de milieu ouvrier). « Qui suis-je ? » : certainement 
pas  l’incarnation  d’une  « femme »  telle  qu’elle  est  essentialisée  par  les  canons  sociaux  qui 
définissent  une subjectivité  légitime (c’est-a-dire  susceptible  d’être  reconnue comme femme 
accomplie).  Mais elle n’oppose pas à ces normes de la féminité imposée l’idéal d’une femme 
révoltée qui serait un modèle pour les autres femmes. Elle affirme simplement sa singularité. Et 
si elle dit parler « au nom » d’autres, ce n’est pas en tant qu’elle les représenterait, mais parce 
qu’elle se veut exemplaire dans la prise de parole qui est aussi un encouragement pour les autres 
à juger et parler par soi-même. « Qui suis-je pour juger ? » : Virginie Despentes. Ce qui légitime le 
sujet à juger c’est l’acte même de « prendre la parole » (puisque, en tant que « femme », on lui 
donne pas cette parole et qu’on ne reconnaît pas sa légitimité) dans la mesure où il ne s’agit pas  
de s’affirmer seule, mais d’éclairer la légitimité de toutes à parler et à juger. Si ce que dit Virginie 
Despentes  n’engage  qu’elle  (elle  ne  prétend  pas  incarner  un  nouveau  modèle  ou  être  une 
représentante) ce qu’elle dit témoigne d’un engagement proprement politique – qui porte à la 
reconnaissance des subjectivités invisibilisées et dominées.

C/ Juger c’est être citoyen-ne : juger au milieu des autres et avec tous-tes (Arendt, 
Castoriadis)

En  rupture  avec  une  certaine  idée  du  jugement  qui  s’exercerait  dans  la  solitude  ou 
l’isolement (lorsqu’on dit par exemple : « juger en son âme et conscience »), Arendt énonce ainsi 
qu’à la question « qui juge ? », « qui suis-je pour juger ? », il  faudrait répondre : nous jugeons, 
nous les hommes qui sommes des êtres politiques parce que nous sommes au pluriel, parce que 
« la pluralité est la loi de la terre ». Si l’on juge seul, en effet, et pour soi seul, alors on n’est jamais 
vraiment certain que le jugement ne dérive pas d’une certaine illusion. Si je juge au milieu des 
autres, ou en mettant au milieu (en meson) mon jugement afin de le soumettre à l’examen de tou-
tes, j’apparaît comme légitime. C’est pourquoi la condition de possibilité à l’exercice légitime du 
jugement serait la constitution d’un espace politique (ce qu’Arendt appelle « espace public ») qui 
tient justement à l’engagement des sujets dans cet espace, par leurs paroles et leurs actes. De ce 
point de vue, ce n’est pas une compétence particulière et savante qu’il faudrait avoir pour être 
légitime à juger, mais apparaître aux yeux de tou-tes comme sujet également capable de juger, 
c’est-a-dire citoyen-ne. Il n’y a pas de compétence politique qui fonderait la légitimité de certains 
à juger au nom des autres ou de gouverner pour le bien de tous (ce serait la position de Platon 
ou dans un autre sens de Hobbes), mais c’est le fait de constituer cette communauté d’égaux qui 
m’autorise à juger au milieu des autres.

Se  sentir  légitime à  juger  ne  signifie  pas  que  l’on  ne  tienne pas  compte  des  faits,  des 
connaissances, des discours scientifiques. C’est pourquoi on peut à la fois défendre la démocratie 
et la nécessité de tenir compte de l’expertise scientifique. Le jugement d’un citoyen lambda peut 

Lycée Thiers (Marseille) – ECG2 – année 2025/2026



Éléments de correction DS2 – Qui suis-je pour juger ?

être un jugement légitime même s’il n’est pas un expert. L’exemple le plus caractéristique de 
cette  idée  est  celui  de  La  Convention  Citoyenne  pour  le  Climat  mise  en  place  par  le 
gouvernement Macron en 2019. Des citoyens tirés au sort (et donc n’ayant aucune expertise en 
matière  de  climat)  ont  écouté  et  discuté  pendant  neuf  mois  les  intérêts  et  les  besoins  de 
différents  interlocuteurs  ayant  des  intérêts  différents  (industriels,  usagers,  associations  de 
préservation de l’environnement, etc.) ainsi que des experts scientifiques, et ont essayé, à partir 
de ces différentes connaissances acquises et d’un exercice de délibération commune, d’émettre 
ensemble  des  mesures  qui  leur  ont  semblé  justes  pour  une  transition  écologique  (voir 
https://www.conventioncitoyennepourleclimat.fr). Cela n’a évidemment pas été appliqué par le 
gouvernement,  mais  cela  prouve que chacun-e,  à  partir  de  son point  de  vue particulier,  est 
capable de comprendre l’intérêt général, d’élargir sa pensée et de prendre en considération à la 
fois les savoirs constitués et les autres points de vue exprimés, dès lors qu’est donné un cadre 
commun et la possibilité de réfléchir rationnellement avec les autres.

Ainsi, la démocratie n’est pas incompatible avec la rationalité comme le croyait Platon qui 
en faisait le règne de la démagogie et qui préférait le gouvernement des philosophes dans la cité 
idéale de La République. En effet, on a vu que pour lui le philosophe n’étant pas un particulier, un 
« je », car c’est celui qui, sorti de la caverne pour contempler les choses en soi, est capable de  
viser la vérité et de sortir de l’opinion. Il est ainsi le seul apte à juger en politique, et à faire les  
lois selon Platon. Mais chaque citoyen-ne est en mesure de juger correctement, à condition que 
les conditions soient réunies pour que sa pensée se forme, évolue avec les connaissances et les 
débats qui écoutent le point de vue des autres.  Comme le montre Arendt dans  Condition de 
l’homme moderne,  la  politique est  le  lieu de la  pluralité,  parce que ce sont  des humains qui 
habitent  le  monde  et  non  L’humain  au  singulier.  Il  ne  s’agit  donc  pas  de  réduire  tous  les 
jugements  (pluriels,  divers)  à  un  seul  qui  soit  valable,  mais  de  rendre  possible  un  monde 
commun où la diversité n’exclue pas la communauté. Chacun-e est apte à juger de ce qui est bon 
pour la vie commune, parce qu’il y participe politiquement. (possible de formuler ces points à 
partir  de  l’idée  d’autonomie  telle  qu’elle  est  présentée  par  Castoriadis ;  autonomie  =  auto-
institution délibérante ; à la différence de la tradition ou du Léviathan où il y a une délégation 
complète de la faculté de juger).

Lycée Thiers (Marseille) – ECG2 – année 2025/2026

https://www.conventioncitoyennepourleclimat.fr/

