Préambule.GC penser la vie en philosophie Expériences de la nature 2025/2026

Georges Canguilhem, La Connaissance de la vie
Préambule. Penser la vie en philosophie

I. Contexte biographique

N¢ en 1904, Georges Canguilhem est originaire du Sud ouest, fait ses études a Paris, est recu
a I’ENS Ulm puis obtient 1’agrégation de philosophie. Enseignant de philosophie au lycée, il entame
en parallele des études de médecine car il se méfie d'une philosophie trop abstraite, en particulier
d'une philosophie des sciences (1I’épistémologie) qui connaitrait mal son objet d'études. Il soutient sa
thése de médecine sur « le normal et le pathologique », dont nous avons un condensé (chapitre 1V).
Il est d'ailleurs médecin au sein de la Résistance de 1941 a 1944. Il arréte la médecine apres la
guerre mais il reste trés renseigné sur les avancées scientifiques. On voit dans I'article « le normal et
le pathologique » son souci d'une médecine qui ne se résume pas a la biologie ou a la volonté
d’établir des normes mais, au contraire, qui pense I'humain dans sa totalité, et qui invite a
penser ce que signifie la santé et la maladie. Son engagement dans la Résistance montre aussi
chez lui le souci de toujours penser son action, de peser ses responsabilités en tant quhomme
agissant dans le monde. Il a voulu comme une évidence lutter contre le nazisme, qu'il évoque
rapidement dans La Connaissance de la vie pour ses expérimentations biologiques. Autrement dit,
pour lui, malgré les contraintes du « milieu »,I'homme possede la libert¢ d'agir et de penser ; la
démarche scientifique n'est pas purement théorique, elle engage une vision du monde, elle crée du
sens, elle correspond a des besoins. La science aussi est une aventure de la vie, la conception
morale n'est pas séparée de la conception scientifique.

Aprés la guerre, il soutient sa thése de philosophie, entre a l'université, mais a aussi des
engagements politiques (en particulier en faveur de l'indépendance de 1'Algérie). Il publie surtout
des articles, s'occupe beaucoup de 1'enseignement de la philosophie au lycée. Il prend sa retraite en
1971 et décede en 1995.

IlI. La Connaissance de la vie

I1 s’agit d’un recueil d'articles écrits entre 1945 et 1951 et qui est publi¢ en 1952, sous le nom
La Connaissance de la vie, complétée en 1965 par le chapitre « La Monstruosité et le monstrueux ».

Canguilhem étudie la Connaissance de la vie, c’est donc un double décalage avec les deux
concepts du theme du programme :

*1e décalage : 1'absence presque totale du mot « nature » : Canguilhem lui préfeére d’une part

les concepts de « vie » et de « vivant » car il veut définir une science spécifique du vivant, alors que
la science de la nature a été essentiellement la physique. Il s'intéresse aux rapports entre la nature et
la vie. En effet, pour la philosophie, la nature est I’ensemble des phénomenes dont la production ne
reléve d'aucune intervention humaine (une pierre, une planéte, un arbre, un insecte, et méme 1'étre
humain puisque son existence ne dépend pas de sa seule initiative). Le vivant désigne un sous-
ensemble, plus restreint, puisque on exclut la plancte ou la pierre selon le critére de la capacité

interne a se mouvoir par soi-méme. Donc le vivant est une partie de la nature, et la nature ne se

MP/MPI 1 (N. Landon)



Préambule.GC penser la vie en philosophie Expériences de la nature 2025/2026

limite pas au vivant. D’autre part, il lui préfére le terme de « milieu », plus circonscrite, plus en
relation avec le vivant.

*2e décalage : la connaissance n'est pas l'expérience ; la connaissance est théorique,

'expérience comporte une dimension pratique. Cependant, il s'agit de ne pas oublier le lien profond
qui unit connaissance et expérience, nature et vie. Connaitre suppose de faire des expériences,

comme l'expérience en laboratoire ou expérimentation :

On serait fort embarrassé pour citer une découverte biologique due au raisonnement pur. Et, le plus
souvent, quand I'expérience a fini par nous montrer comment la vie s’y prend pour obtenir un certain
résultat, nous trouvons que sa maniere d'opérer est précisément celle a laquelle nous n'aurions jamais
pensé. H. BERGSON, L’Evolution créatrice , Introduction. (Cité en exergue de « Méthode » p. 17)

Plus largement, comme le dit explicitement Canguilhem p. 152 « la vie est expérience, c’est-a-dire
improvisation, utilisation des occurrences ; elle est tentative dans tous les sens. » : I'expérience
est la modalité par laquelle le vivant se trouve lié a la nature. »

Par conséquent, le titre peut se lire en deux sens : d’une part la vie est I’objet extérieur d’étude
pour la connaissance et d’autre part c'est la vie elle-méme qui est agent de la connaissance, la vie

permettant de connaitre, a travers 1'expérience d'un étre singulier.

II1. Une démarche épistémologique

GC s'inscrit dans la démarche de la philosophie des sciences, en particulier la philosophie de
la biologie et plus précisément encore de l'exercice de la médecine. Mais sa méthode est nouvelle
car il reproche aux philosophes des sciences de mal connaitre leur objet, ou d'étre trop abstraits
(questionnements inutiles). Il se veut pour sa part tres attentif au concret, il utilise souvent des
exemples et il s'appuie sur l'histoire des sciences. Il refuse de parler de « Vérité » ou de « Science »
comme des concepts universaux ; il veut les penser dans leur contexte d'émergence : on parle donc
d'épistémologie historique. Il montre comment la vérité est relative aux normes instituées par les
scientifiques selon les époques car faire de la science n'est pas neutre, c'est une transformation du
monde afin de le connaitre, et le savant doit avoir conscience des approximations et des erreurs qui
lui sont liées. Par exemple dans 1'article sur « la monstruosité » et le monstrueux », il montre a quel
point I'imaginaire et la science s’entrelacent (voir chapitre 1, I de J. Verne)

Plus précisément, Canguilhem s’intéresse aux savoirs biologiques, ce qui mérite d'étre noté
car, historiquement, les philosophes des sciences et les épistémologues ont tendance a privilégier les
savoirs mathématiques (a la suite de Platon, Descartes, Spinoza, Leibniz...) ou physiques (a la suite
de Descartes, Kant...), méme s'il existe d'éminents penseurs qui se sont intéressés a la spécificité des
savoirs biologiques. Citons notamment Claude Bernard (1813-1870), médecin, physiologiste,
chercheur de renom, qui occupe une place importante dans la pensée de Canguilhem, notamment en
raison des réflexions épistémologiques développées dans son [Introduction a la médecine
experimentale (1865). 11 s’ intéresse €galement a Kurt Goldstein (1878-1965), un des pionniers de la
neuropsychologie qui, en 1949, publie I’article intitulé « Remarques sur le probleme
épistémologique de la biologie ». Canguilhem, fort de sa double formation en médecine et en
philosophie, est, en effet, un des rares philosophes capables de réfléchir philosophiquement sur des

concepts biologiques et médicaux en ayant une réelle expertise scientifique des théories qu'il

MP/MPI 2 (N. Landon)



Préambule.GC penser la vie en philosophie Expériences de la nature 2025/2026

aborde. Cette double compétence est par ailleurs a 'origine d'une difficulté de lecture puisqu’il se
réfere aussi bien a des théories scientifiques que philosophiques, et parfois de maniere allusive, car

il les tient pour connues de ses lecteurs ou auditeurs.

IV. Les enjeux propres de I’étude du vivant selon Canguilhem
A. Distinction de la biologie par rapport a la physique et a la chimie.

L'homme qui étudie le vivant est lui-méme vivant : de ce fait, plusieurs questions doivent étre
posées : peut-on étudier un phénomene vital comme on étudie la chute d'une pierre soumise a la loi
de la gravité¢ ? peut-on étudier la vie, qui rend possible notre existence, comme on étudierait un
objet extérieur ? L'originalit¢ de GC est de ne jamais oublier que I'homme qui étudie le vivant, le
savant, reste un vivant, il reste partie prenante du mouvement de vie. Aucune expérience
humaine, méme celle de la pensée la plus abstraite, ne peut s'arracher de la nature : le laborantin qui
se livre a une expérience sur un animal connait une expérience de vie : connaitre c'est encore vivre
et c'est servir la vie (encore plus évident pour le médecin). Le vivant n'est pas un objet neutre,

I'étudier ne peut jamais étre neutre.

B. Distinction par rapport a la phénoménologie

A I’époque de Canguilhem, un courant philosophique important était la phénoménologie qui
distingue le monde des choses extérieures et le vécu. Par exemple un cube a 6 faces peut étre décrit
objectivement, c’est le monde des choses extérieures, mais mon expérience du cube, mon vécu ne
me livre que 3 ou 4 faces. Autrement dit, I’expérience que je fais d'un phénomene est toujours de
l'ordre du vécu :par exemple, si je suis malade, il y a une grande différence entre I'analyse
scientifique, la biologie (qui dit qu'un virus a pénétré un corps) et ce que je vis a la premicre
personne (j'ai chaud, je tousse, je suis fatigué), ma conscience. Au niveau de l'expérience, la
dimension biologique apparait secondaire dans l'activité humaine par rapport a ma conscience. Or,
Canguilhem refuse cette distinction et ce privilege des activités humaines sur la dimension
biologique. Sa philosophie s'articule au contraire autour de I'idée de 1'unité de 1'homme vivant,
sans privilége de la conscience par rapport a d'autres fonctions biologiques. Le biologique et le
vécu sont solidaires. L'expérience n'est plus I'expérience d'un étre conscient mais d'un étre
vivant. Cela change la donne, car le sens des phénoménes devient relatif a 1'activité par laquelle la
vie progresse.

Mais cette approche rompt avec une longue tradition philosophique qui, depuis Descartes, fait
de la conscience le si¢ge de la liberté humaine. En pensant 'action humaine toujours incarnée dans
un processus biologique, Canguilhem ne nie-t-il pas 1'idée de liberté ? En fait, non, car le vivant tel
que le définit Canguilhem est une dynamique. Le choix du mot « vivant » n'est pas anodin.
« Vivant » est un participe présent, actif, par rapport a « vécu », participe passé qui indique la
passivité. Dans l'article sur le milieu, Canguilhem va précisément beaucoup insister sur le fait que le
vivant n'est pas esclave des influences extérieures. Au contraire, le « milieu » est le produit de
I'interaction du vivant avec son environnement. Le vivant n'a pas a se conformer a des regles

préétablies, il est lui-méme producteur de normes de vie. Il s'agit donc pour Canguilhem de

MP/MPI 3 (N. Landon)



Préambule.GC penser la vie en philosophie Expériences de la nature 2025/2026

penser le sens des existences humaines, des réalisations humaines, des comportements en les

inscrivant dans le mouvement par lequel le vivant instaure ses normes d'existence.

V. Les enjeux de la biologie. étude de l'activité normative du vivant

Le mot « biologie » est tardif (1802, chez Lamarck (1744-1829, naturaliste, botaniste
francais) souvent cit¢ par Canguilhem), et désigne I'étude objective du vivant. Mais cette étude
existait avant le mot, et était déja centrale dans I'Antiquité grecque avec Aristote (IVe s avant notre
¢re), le premier a étudier de pres les animaux, les plantes et a établir une continuité entre 1'étude
de I'humain et I'étude du vivant. Les organismes sont comparés a des machines mais dotés d'une
ame :

» I’ame végétative commune a tous les vivants permet la croissance,

» I'ame sensitive commune aux animaux et humains permet de percevoir et de se mouvoir,

» 'ame intellective, propre aux humains, permet de penser rationnellement.

Descartes va plus loin dans la pensée du mécanisme et opere une rupture : car pour lui, nul
besoin de faire intervenir une « ame » comme principe moteur. Car le vivant en général a la forme
et le mode de vie d'une machine : on y trouve des mécanismes de broyage, de dissolution,
d'¢lasticité, des mouvements réflexes, qui sont coordonnés de fagon organique et inconsciente. Il n'y
a que chez I'homme que la pensée accompagne la volonté : c’est la philosophie dualiste, qui sépare
le corps vivant, objet d'une science objective, du discours de l'ame et sur 1'ame qui porte sur la
pensée, la volonté, le désir propres a I'hnomme. Sur le plan des valeurs, cette conception amene a une
dévalorisation du vivant non humain (ex : Malebranche, philosophe du XVIIe si¢cle, disciple de
Descartes, donnait des coups de pied a ses chiens pour vérifier qu'ils n'avaient pas de sentiments...).

La biologie devient véritablement une science a partir du XVIIIe-XIXe siecles du fait
notamment de I'expérimentation : I'apparition des expériences en laboratoire, avec une
méthodologie mise au point par Claude Bernard. L'expérience permet la vérification d'une
hypotheése préalablement élaborée, laquelle sera confirmé ou infirmée par l'expérience. Mais
l'originalité de Canguilhem est de dire que 1'expérience en biologie n'est pas identique a l'expérience
en physique (voir l'introduction du recueil). Le physicien peut faire des expériences pour vérifier la
loi de la gravité, mais cette loi n'est pas une fonctionnalité ; le fait que la pierre tombe n'a rien a voir
avec la préservation de la roche, alors que dans le cas du vivant, toutes ses fonctions sont
orientées dans le sens de la préservation de la vie. La dynamique du vivant n'est pas une force
aveugle, elle a un sens qu'il convient de ne pas oublier. Ce sens, Canguilhem essaie de le définir a
partir de la santé et de la maladie : il s’agit de parfaire I’idée de la vie afin de ne pas se méprendre

sur les besoins et sur ce qui a réellement de la valeur pour les étres vivants.

V1. Vers le vitalisme

GC critique deux méthodes expérimentales qui passent a c6té de ce sens propre au vivant :

* le réductionnisme : la réduction d'une réalité complexe a une seule partie de ses éléments

« Est-il possible d’analyser le déterminisme d’un phénomene en I’isolant, puisqu’on opére sur un tout
qu’altére en tant que tel toute tentative de prélévement ? Il n’est pas certain qu’un organisme, apres
ablation d’organe (ovaire, estomac, rein), soit le méme organisme diminué d’un organe. Il y a tout lieu

MP/MPI 4 (N. Landon)



Préambule.GC penser la vie en philosophie Expériences de la nature 2025/2026

de croire, au contraire, que 1’on a désormais affaire a un tout autre organisme, difficilement
superposable, méme en partie, a I’organisme témoin. » (« L’expérimentation en biologie animale »,

p- 35)

Ce ne serait que voir la dimension physico-chimique, qui ne correspond pas a la spécificité de la
biologie :
« Un vivant ce n'est pas une machine qui répond par des mouvements a des excitations, c'est un
machiniste qui répond a des signaux par des opérations. Il ne s'agit pas, naturellement, de discuter le

fait qu'il s'agisse de réflexes dont le mécanisme »est physico-chimique. Pour le biologiste, la question
n'est pas la. » « Le vivant et son milieu », p. 185.

Certes les réflexes animaux sont du ressort de la physique et de la chimie, mais, pour Canguilhem,
le biologiste devrait s'intéresser au sens de ces réflexes, pourquoi 1'animal réagit de cette fagon,
quelle est la finalité¢ de tel ou tel comportement. Il s'agit d'échapper a la seule lecture mécaniste qui
fait passer le savant a c6té de la compréhension de la vie.

* Cette démarche améne a une deuxiéme critique, celle du finalisme : la vie aurait doté tel
animal de tel organe pour qu'il reste en vie. Mais c'est une tautologie : si la vie fait qu'on reste en
vie, la vie devient 1'€quivalent d'une force divine, comme une explication surnaturelle, un principe
transcendant : pour Canguilhem, cette explication n'est pas scientifique, c'est une solution de
facilité, ou le signe de notre fascination mais pas de notre compréhension.

A Tinverse, Canguilhem entend donc plutdt donner un second souffle a un courant
philosophique nommé le vitalisme, il congoit le processus dynamique de la vie comme
adaptation et comme création de formes. C'est une approche moins statique, qui divise moins le
vivant en parties, une approche plus concrete que celle du laboratoire au sens ou elle pense le vivant
dans son milieu de vie. Le vivant s'adapte (théorie de 1'évolution), il crée des solutions
organiques, il crée de facon exubérante de la vie. C'est une idée centrale d'un philosophe souvent
cité par Canguilhem, Henri Bergson. Le vitalisme est une véritable pensée de la vie, plus qu'une
connaissance du vivant. Il retrouve une actualité de nos jours car il met en garde contre la prétention

du savant a dominer techniquement la nature pour s'interroger sur les équilibres propres au vivant.

MP/MPI 5 (N. Landon)



	Georges Canguilhem, La Connaissance de la vie Préambule. Penser la vie en philosophie

