
Analyse « machine et organisme » Expériences de la nature 2025/2026

Chapitre 2 - « Machine et organisme » (p. 129-164) 

Note : pour essayer de rendre plus lisible l’organisation de la pensée de Canguilhem, je donne le numéro de § 
que j’analyse (à vous de noter aussi ces numéros qui ne sont pas inscrits dans l’édition). Lorsqu’un 
paragraphe n’est pas mentionné, c’est qu’il est inutile à la compréhension : trop technique, ou reprend trop 
les détails de l’histoire de la théorie sur les machines. 

Enjeux généraux du chapitre : Ce chapitre est la restitution écrite d’une célèbre conférence 
que Canguilhem tient en 1947. Il repose sur un constat : c’est parce que la méthode d’approche du 
vivant repose sur un malentendu, à savoir l’assimilation de l’organisme à la machine, que la science 
du vivant se retrouve dans une impasse. Le vivant ne peut pas être lu à partir d’un modèle 
technologique qui se fonde sur un postulat faux, celui qui subordonne la technique à la science.  

L’essentiel de la démonstration s’adosse à une construction argumentative a contrario qui 
débute par l’explicitation de la théorie de l’assimilation de l’organisme au mécanisme pour montrer 
ensuite les difficultés de cette construction, avant d’énoncer clairement sa thèse. Il s’agit de montrer 
clairement que la machine, comme tout mécanisme, est un organe à part entière et qu’elle s’inscrit 
dans une organisation biologique qui lui est préexistante et qui l’explique.  

Plan du chapitre et explication 

Introduction (p. 129-130) 

§1. La théorie mécanique de l’organisme est aujourd’hui considérée comme « une vue étroite 
et insuffisante » par les biologistes. Étudier cette idée en philosophie, si cela peut paraître contre-
productif (comme si elle était « contrainte de prendre les vêtements usagés et abandonnés par les 
savants »), c’est en réalité questionner la méthode de la biologie.  

§2. Donc la visée du chapitre est d’étudier les « rapports de la machine et de l’organisme » 
sous un angle neuf en inversant les points de vue : on a cherché à expliquer l’organisme à partir du 
modèle préexistant de la machine mais pas l’inverse, c’est-à-dire expliquer la « construction même 
de la machine à partir de la structure et du fonctionnement de l’organisme ». 

§3. La perspective traditionnelle pense la machine comme concrétisation, comme fabrication 
d’un objet rendue possible par un savoir scientifique maîtrisé (le savant calcule et théorise le 
modèle de la machine et précède l’ingénieur qui va construire dans un 2e temps la machine). 
Traditionnellement, on envisage donc «  l’antériorité à la fois logique et chronologique du savoir 
sur ses applications  ». La machine mettrait en jeu d’abord la figure du savant puis celle de 
l’ingénieur. Au contraire, la thèse de GC est que la construction des machines (la technique) peut 
être pensée à partir de notions biologiques, et non plus à partir de savoirs scientifiques : autrement 
la technologie aurait pour modèle les êtres vivants.  

§4 : annonce du plan : I) le sens de l’assimilation de l’organisme à la machine. II) les rapports 
du mécanisme et de la finalité. III) le renversement du rapport traditionnel entre machine et 
organisme. IV) les conséquences philosophiques de ce renversement. 

MP/MPI 1 (N. Landon)



Analyse « machine et organisme » Expériences de la nature 2025/2026

I. Le sens de l’assimilation de l’organisme à la machine. (p.130-141) 

§5. il est problématique d’assimiler l’être vivant au mécanisme comme la définition de la 
machine et du mécanisme le prouve  : «  On peut définir la machine comme une construction 
artificielle, oeuvre de l'homme, dont une fonction essentielle dépend de mécanismes. Un 
mécanisme, c'est une configuration de solides en mouvement telle que le mouvement n'abolit pas la 
configuration. Le mécanisme est donc un assemblage de parties déformables avec restauration 
périodique des mêmes rapports entre parties » (p. 131). La notion d’assemblage est ensuite définie 
à l’aide de l’idée de liberté : « « L’assemblage consiste en un système de liaisons comportant des 
degrés de libertés déterminés » : un balancier de pendule = un degré de liberté ; un écrou sur axe 
fileté = 2 degrés de liberté. D’où «  En toute machine, le mouvement est donc fonction de 
l'assemblage, et le mécanisme, de la configuration. » (p. 131). 

§6. «  Les mouvements produits, mais non créés, par les machines, sont des déplacements 
géométriques et mesurables. Le mécanisme règle et transforme un mouvement dont l'impulsion lui 
est communiquée. Mécanisme n'est pas moteur.  » (p.  131). Exemple de translation simple : la 
manivelle. Exemple de machine alternativement capable de plusieurs mécanismes : la roue libre sur 
une bicyclette. 

§8. D’où problème : «  comment expliquer qu'on ait cherché dans des machines et des 
mécanismes, définis comme précédemment, un modèle pour l'intelligence de la structure et des 
fonctions de l'organisme ?  » (p.  132). L’intérêt de cette comparaison tient dans le fait que la 
machine produit des mouvements (étudiés par la cinématique) qui viennent d’une source extérieure 
d’énergie. 

§9. Longtemps, l’explication du vivant par des mécaniques a dépendu de l’énergie fournie par 
l’effort musculaire des animaux. C’est alors une tautologie  : l’énergie du vivant (à savoir l’énergie 1

de l’organisme étudié) est expliquée en ayant recours à l’énergie du vivant (l’énergie fournie par 
l’effort musculaire du vivant). Puis, l’explication du vivant par des mécaniques a utilisé la 
construction d’automates qui donnent l’illusion qu’ils utilisent l’énergie qu’ils produisent, mais ce 
n’est pas vraiment le cas. 

§10. longue citation d’un texte intitulé Praxis Medica, de Baglivi (1668-1706), médecin 
italien de l’école des iatromécaniciens, dont le but était d’expliquer tous les actes vitaux par 
l'intervention de forces mécaniques et d’exprimer toutes les lois de la physiologie par des formules 
mathématiques. Dans cette citation, les mâchoires sont assimilées à des tenailles, le système des 
veines et artères à des tubes hydrauliques, les viscères à des filtres, le poumon à un soufflet, les 
muscles à des cordes, le coeur à un ressort. 

§11. L’explication mécanique suppose donc deux types de machines : les machines qui 
développent un mouvement  (« au sens de dispositifs cinématiques », p. 134) et les machines qui 
produisent l’énergie nécessaire à ce mouvement («  au sens de moteurs, tirant leur énergie, au 
moment où elle est utilisée, d’une source autre que le muscle animal » p. 134). Donc il faut faire 
remonter cette assimilation de l’organisme à la machine à Aristote, bien qu’on la juge venant de 

 Une tautologie, c’est le fait d’expliquer une idée en utilisant la même idée. C’est une explication qui relève du 1

pléonasme puisqu’on utilise le même concept pour la notion à expliquer et l’explication qu’on fournit.
MP/MPI 2 (N. Landon)



Analyse « machine et organisme » Expériences de la nature 2025/2026

Descartes. Il assimile en effet les mouvements des animaux aux machines de siège comme les 
catapultes. 

§12. Pourtant, une différence capitale demeure entre eux deux. Pour Aristote, « le principe de 
tout mouvement, c’est l’âme » : « ce qui meut le corps c’est le désir et ce qui explique le désir c’est 
l’âme » (p.  135), au contraire de Descartes qui utilise uniquement des dispositifs énergétiques et 
cinématiques pour expliquer le mouvement autonome de l’organisme comme de la machine. 
Pourtant, le problème d’une telle analyse réside dans le fait qu’elle ne peut advenir que lorsque 
« l’ingéniosité humaine a construit des appareils imitant des mouvements organiques, par exemple 
le jet d’un projectile, le va-et-vient d’une scie » (p. 136). Auparavant, la technique était trop simple 
et ne pouvait fonctionner comme modèle pour l’organisme. 

§13. En ce sens, l’explication mécaniste des phénomènes biologiques chez Descartes est liée 
uniquement à des changements sociaux. 

Les § suivants expliquent ce constat à l’aide d’explications fournies par plusieurs spécialistes : 
§14-15. Selon P.-M Schul, dans son livre Machinisme et Philosophie (1938), dans l’Antiquité, 

la science (spéculative, abstraite) prévaut sur la technique (les inventions) car le travail (du côté de 
l’ingénieur qui fabrique) est dévalorisé. Il est le lot de l’esclave et non de l’homme libre. Et la 
nature prévaut sur l’art. Donc l’Antiquité grecque est marquée par l’essor des sciences abstraites 
mais pas de la technique (peu d’inventions). En ce sens, le vivant humain ne peut être vu comme 
une machine, cela serait dégradant. 

Mais, cela va changer avec Descartes. Selon deux explications.  
a) §16. La thèse du Père Laberthonnière, Les Études sur Descartes (1935), fixe l’importance 

de la révolution chrétienne qui, déterminant la transcendance de l’homme, implique la 
dévalorisation de la nature. En effet, le christianisme valorise la technique et l’ingénieur puisque les 
hommes sont devenus égaux devant Dieu donc l’esclavage ne peut plus être au cœur du système 
(même si à bien y réfléchir ce sont plus les progrès techniques que la doctrine chrétienne qui ont 
permis l’abolition de l’esclavage). Et de plus, comme le christianisme conçoit l’homme comme un 
« être transcendant à la nature et à la matière, son devoir est d’exploiter la matière » (p. 138):  

« Autrement dit il fallait que l’homme fût valorisé pour que la nature fût dévalorisée. Il fallait 
ensuite que les hommes fussent conçus comme radicalement et originellement égaux, pour que, 
la technique politique d’exploitation de l’homme par l’homme étant condamnée, la possibilité et 
le devoir d’une technique d’exploitation de la nature par l’homme apparût. (p. 138) 

Ainsi, Descartes valorise le modèle de la machine comme signe du triomphe de l’homme sur la 
nature. Comparer le vivant à une machine est donc devenu valorisant. 

b) §17. Franz Borkenau, dans un livre (non traduit en français) datant de 1933 donne une 
explication économique :  c’est au XVIIe siècle, avec le développement des manufactures, qu’on 
commence à penser le travail comme division (geste segmenté en « mouvements simples, identiques 
et répétés  ») et donc, par mimétisme avec cette conception économique, on va penser le vivant 
comme composé de différentes parties. Autrement dit, la théorie cartésienne de l’animal-machine 
reflèterait l’idéologie capitaliste naissante du travail. 

MP/MPI 3 (N. Landon)



Analyse « machine et organisme » Expériences de la nature 2025/2026

§18. Mais cette théorie de Borkenau est critiquée par Henryk Grossman et à sa suite GC car 
les manufactures existaient bien avant Descartes et Léonard de Vinci s’inscrivait déjà 150 ans avant 
Descartes dans une perspective de maîtrise de la nature. 

§19-20. Pour GC, la vraie cause de la conception mécaniste du vivant vient de l’« évolution 
du machinisme » (p. 140), qui commence à se développer à la Renaissance. Les machines qui ont 
modifié le rapport de l’homme à la nature sont essentiellement les montres, horloges, machines à 
eau, machines de soulèvement qui ont beaucoup intéressé Descartes. Finalement, Descartes a 
intégré à sa philosophie un « phénomène humain » – la construction des machines – plus qu’il n’a 
transposé dans sa science l’idéologie capitaliste » (p. 141). 

II. Les rapports du mécanisme et de la finalité dans la théorie cartésienne (p. 141-149) 

§22. La théorie des animaux-machines repose sur le dualisme cartésien : la matière est une 
substance tandis que l’âme juge. Or, « il est impossible d'admettre une âme animale, puisque nous 
n’avons aucun signe que les animaux jugent, incapables qu'ils sont de langage et d’invention  » 
(p. 141). 

§23. Mais s’ils n’ont pas d’âme, ils ont tout de même la vie, «  la chaleur du coeur  » et la 
sensibilité qui « dépend de la disposition des organes ». 

§24. De la même manière qu’Aristote avait dévalorisé l’esclave, Descartes dévalorise l’animal 
« afin de justifier l’homme de l’utiliser comme instrument »(p. 142). GC dit que c’est « l’attitude 
typique de l’homme occidental » :  

«  La mécanisation de la vie, du point de vue théorique, et l'utilisation technique de l'animal sont 
inséparables. L'homme ne peut se rendre maître et possesseur de la nature que s'il nie toute finalité 
naturelle et s'il peut tenir toute la nature, y compris la nature apparemment animée, hors lui-même, 
pour un moyen ». (p. 142) 

§25. C’est cette théorie qui légitime l’idée que le corps vivant, y compris le corps humain 
(mais seulement le corps, pas l’homme) est une machine. Et il prend comme modèle les automates 
en tant qu’ils sont des machines mouvantes.  

§26. Longue citation de l’incipit du Traité de l’Homme de Descartes (1662) suivie, au §27, de 
son explication par GC pour en montrer le manque de logique : la théorie de l’animal-machine n’a 
de sens que si on accepte : a) l’existence d’un Dieu fabricateur du corps (= finalité divine 
chronologiquement et logiquement première) et b) la présence d’un vivant qui imite cette première 
finalité (= finalité humaine qui suit).  

§28. Autrement dit, « La construction de la machine vivante implique, si l'on sait bien lire ce 
texte, une obligation d'imiter un donné organique préalable. La construction d'un modèle 
mécanique suppose un original vital  » (p.  144). Pour faire plus bref, «  Le modèle du vivant-
machine, c'est le vivant lui-même » (p. 144-145).  

§29. Pour dire les choses autrement, et pour critiquer, à la suite de Sténon (anatomiste 
contemporain de Descartes) la théorie de Descartes : en dépit de la transcendance divine qui est le 
point de départ de toute chose, la finalité de la machine est absolument humaine, puisque pensée par 
l’homme et pour l’homme. Et cela fonctionne aussi bien pour la machine que pour l’organisme. En 

MP/MPI 4 (N. Landon)



Analyse « machine et organisme » Expériences de la nature 2025/2026

bref, Descartes pensait enlever tout finalisme en comparant le vivant à la machine, or, le finalisme 
est là dès le départ de sa conception. 

§31. Dans la Description du Corps humain (1648), Descartes ajoute que « le corps n’obéit à 
l’âme qu’à la condition d’y être d’abord mécaniquement disposé. La décision de l'âme n’est pas 
une condition suffisante pour le mouvement du corps.  » (p.  146). Autrement dit, l’âme ne 
commande pas au corps comme le ferait un roi ou un général avec ses sujets ou ses soldats. Au 
contraire, le corps fonctionne comme un mécanisme d’horlogerie, les organes se commandant les 
uns les autres comme des rouages. Il passe donc d’une explication anthropomorphique politique à 
une explication anthropomorphique technique. 

§33. Or, pour GC, il y a deux difficultés à penser cela: a) le mécanisme ne peut à lui seul 
expliquer la construction des machines. b) Il faudrait alors passer par une explication tautologique : 
expliquer les organes par le mécanisme, c’est expliquer l’organe par l’organe ! En ce sens, GC ne 
comprend pas pourquoi Descartes oppose le mécanisme pur et la finalité humaine car pour lui, il est 
impossible «  de nier la finalité de certains mécanismes biologiques  ». La seule opposition qu’il 
accepte est celle entre les mécanismes dont le sens est patent (ex: horloge) et ceux dont le sens est 
latent (ex : le bouton-pression du crabe), sans renier leur finalité. Pour preuve, il donne l’exemple 
du bassin féminin à l’accouchement : on doit accepter la finalité de son élargissement, car sans cela, 
l’accouchement ne pourrait avoir lieu. En ce sens, le mécanisme a bien une finalité. Il en conclut :  

« Devant un mécanisme insolite, nous sommes obligés pour vérifier qu’il s’agit bien d’un mécanisme, 
c’est-à-dire d’une séquence nécessaire d’opérations, de chercher à savoir quel effet en est attendu, 
c’est-à-dire quelle est la fin qui a été visée. Nous ne pouvons conclure à l’usage d’après la forme et la 
structure de l’appareil, que si nous connaissons déjà l’usage de la machine ou de machines analogues. 
Il faut par conséquent voir d'abord fonctionner la machine pour pouvoir ensuite paraître déduire la 
fonction de la structure. » (p. 148-149) 

III. Renversement du rapport cartésien entre la machine et l’organisme (p. 149-155) 

§35. L’organisme agit sur lui-même par des «  phénomènes d’auto-construction, d'auto-
conservation, d'auto-régulation, d’auto-réparation. » (p. 149) 

§36. Dans le cas de la machine, un humain agit nécessairement, que ce soit pour la 
construction, la surveillance de son bon fonctionnement, la réparation. 

§37. Dans la machine, tout répond à des règles, «  le tout est rigoureusement la somme des 
parties ». Tout répond à une normalisation et chaque pièce peut être remplacée par une autre pièce 
de même destination. 

§38/39. En présentant les choses comme cela, on dirait qu’il y a plus de finalité dans la 
machine que dans l’organisme. Mais il faut plutôt voir que la finalité de la machine est rigide, 
déterminée et limitée. Au contraire, pour l’organisme, la finalité est polyvalente. En effet, une 
machine ne peut pas être remplacée par une autre machine dont la finalité est différente. Au 
contraire, un organe peut être polyvalent. Par exemple, l’hémiplégie droite du cerveau de l’enfant, 
le siège de la fonction du langage, ne s’accompagne que rarement d’aphasie car d’autres régions du 
cerveau assurent alors la fonction du langage. Autre exemple: celui de la lapine, dont on avait 
enlevé les ovaires et à qui un placenta a été greffé dans l’estomac : l’estomac a alors pris la fonction 
dévolue habituellement à l’utérus. 

MP/MPI 5 (N. Landon)



Analyse « machine et organisme » Expériences de la nature 2025/2026

§40. Autrement dit, dans l’organisme, un organe peut avoir plusieurs fonctions donc «  un 
organisme a plus de latitude d’action qu’une machine. Il a moins de finalité et plus de 
potentialités  » (p.  151). En effet, la machine se contente d’accomplir des calculs prévus. Au 
contraire, «  la vie est expérience, c’est-à-dire improvisation, utilisation des occurrences ; elle est 
tentative dans tous les sens. » (p. 152). En ce sens, « la vie tolère des monstruosités. Il n’y a pas de 
machine monstre » (p. 152). 

§41. On ne peut plus concevoir l’organisme de manière mécanique depuis les travaux 
d’embryologie expérimentale : le germe ne contient pas une sorte de «  machinerie spécifique  » 
prédéterminée car une altération de ce germe n’entraîne pas forcément un trouble dans le 
développement. 

§42. Exemple de l’étude des potentialités de l’œuf d’oursin : en coupant deux œufs et en les 
accolant ensemble ou en comprimant l’œuf, tous les œufs se développent normalement. 

§43. Il y a donc une différence fondamentale entre l'organisme et la machine, qui réside dans 
l'origine de leur finalité. La finalité dans l'organisme est intrinsèque et résulte de processus 
biologiques, c’est ce qui compose la vie, tandis que la finalité dans la machine est imposée de 
l'extérieur par le concepteur et n’évolue pas. 

IV. Les conséquences philosophiques de ce renversement 

§45. «  Nous voici venus à voir dans la machine un fait de culture s’exprimant dans des 
mécanismes qui, eux, ne sont rien qu'un fait de nature à expliquer.  » (p.  155) : autrement dit, la 
machine est culturelle alors que la technique est naturelle puisque l’invention technique découle de 
l’organisme, qui est naturel. 

§46/47. Kant réemploie l’exemple de la montre que Descartes avait utilisé pour expliquer que 
l’organisme s’apparente à la machine, mais dans un but complètement opposé : montrer que 
l’organisme ne peut être assimilé à une machine pour, ensuite, prouver que l’art et la technique ne 
sont pas le fruit de la science. Dans la montre, chaque pièce existe pour les autres, mais non par les 
autres + « il n’y a pas de montre à faire des montres » + aucune partie ne se remplace d’elle-même : 
il y a donc une « force motrice » mais « aucune énergie formatrice capable de se communiquer à 
une matière extérieure et de se propager » (p. 156). Autrement dit, la machine est simplement le 
produit d’une activité humaine. Cette activité de fabrication est une activité naturelle pour l’humain 
dans le sens où son mode d’existence, s’il veut survivre, l’oblige à fabriquer des outils. Les outils 
humains sont donc des productions naturelles. En ce sens, l’activité technique est première 
chronologiquement sur l'activité scientifique puisque la forme scientifique de la technique est très 
récente historiquement, alors que l’humain a toujours fabriqué des outils.  

§48. De même que la vie, la technique est ingéniosité et invention et elle dépasse toute 
explication qu’on peut en donner. Toute technique comporte donc une originalité vitale qui ne peut 
être rationalisée. Les philosophes se sont désintéressés de la technique pour se tourner plutôt vers 
les sciences. Au contraire, les ethnographes ont été attentifs au rapport entre la production des 
premiers outils et l'activité organique elle-même et ils considèrent que « les premiers outils ne sont 
que le prolongement des organes humains en mouvement. » (p. 158) À partir de là, le problème de 

MP/MPI 6 (N. Landon)



Analyse « machine et organisme » Expériences de la nature 2025/2026

la construction des machines reçoit une solution tout à fait différente de la solution traditionnelle 
selon laquelle l'invention technique consiste dans l'application d'un savoir. 

§49/50. Par exemple, la construction de la locomotive «  n’est pas l'application de 
connaissances théoriques préalables », mais la solution d’un problème technique millénaire, celui 
de l'assèchement des mines, qui a exigé la construction de pompes. La pompe a ensuite évolué, 
selon les usages, pour devenir essentielle dans la locomotive à vapeur. D’où « Science et Technique 
doivent être considérées comme deux types d'activités dont l’un ne se greffe pas sur l’autre, mais 
dont chacun emprunte réciproquement à l’autre tantôt ses solutions, tantôt ses problèmes » (p. 161) 
Pourtant, on l’oublie car nous essayons de plus en plus de rationaliser la technique, ce qui nous 
« fait oublier l’origine irrationnelle des machines » (p. 161).  

§51. Le renversement des rapports entre machine et organisme a été étudié par G. Friedman 
dans Problèmes humaines du machinisme industriel : La rationalisation dans le taylorisme qui se 
fonde sur la rentabilité et donc l’élimination des gestes inutiles a d’abord imposé la mécanisation 
des gestes des hommes, avec soumission de l’organisme à la machine. Mais une première difficulté 
est apparue quand on a constaté que les mouvements techniquement superflus sont des mouvements 
biologiquement nécessaires pour l’humain. Cela a permis de prendre en compte les conditions non 
techniques du travail à la chaîne (physiologiques, psychotechniques et même psychologiques) et 
donc d’imposer l’adaptation des machines à l’organisme humain. Autrement dit, il faut faire de 
l'organisme en travail le lieu d'évaluation des normes techniques, ce qui signifie que la technique 
doit bien se régler sur le vivant.  

Conclusion (p. 163-164) 

§52 : Deux conséquences à l’idée que « la technique [est] un phénomène biologique universel 
et non plus seulement une opération intellectuelle de l’homme » (p. 163) : 

- l’autonomie créatrice des arts et des métiers par rapport au savoir, à la science. 
- Le mécanique est inscrit dans l’organique. 
Ce faisant, nous ne pouvons plus considérer l’organisme comme une machine, et il s’agit 

donc d’expliquer comment «  l’opinion cartésienne a pu naître  » : GC conclut qu’en voulant 
supprimer tout finalisme à sa théorie, Descartes a en réalité inclus autant de finalisme que dans la 
conception immédiatement téléologique  du monde physique avec laquelle il s’opposait. En effet,   2

voir l’organisme comme une machine, c’est prendre modèle sur l'activité technique telle qu’elle est 
pratiquée par l’être humain en vue de certaines fins. 

Au contraire, la solution de GC a deux avantages : montrer l’homme en continuité avec la vie 
par la technique et insister sur la rupture avec la vie qu’opère la science en rationalisation toutes ces 
activités. Mais elle a un inconvénient : cette solution semble aller dans le sens d’une critique de la 
technique et du progrès technique. Pourtant, GC est sévère envers les écrivains qui tombent dans ce 
thème un peu trop facile de la critique de la technique et de ses progrès. «Il est bien clair que si le 
vivant humain s'est donné une technique de type mécanique, ce phénomène massif a un sens non 
gratuit et par conséquent non révocable à la demande » (p. 164). 

 Cette conception ne considère le monde qu’à partir de sa finalité. 2

MP/MPI 7 (N. Landon)


	Chapitre 2 - « Machine et organisme » (p. 129-164)

