Analyse « machine et organisme » Expériences de la nature 2025/2026

Chapitre 2 - « Machine et organisme » (p. 129-164)

Note : pour essayer de rendre plus lisible I’organisation de la pensée de Canguilhem, je donne le numéro de §
que j’analyse (& vous de noter aussi ces numéros qui ne sont pas inscrits dans 1’édition). Lorsqu’un
paragraphe n’est pas mentionné, c’est qu’il est inutile a la compréhension : trop technique, ou reprend trop
les détails de I’histoire de la théorie sur les machines.

Enjeux généraux du chapitre : Ce chapitre est la restitution écrite d’une célebre conférence

que Canguilhem tient en 1947. Il repose sur un constat : ¢’est parce que la méthode d’approche du
vivant repose sur un malentendu, a savoir I’assimilation de 1’organisme a la machine, que la science
du vivant se retrouve dans une impasse. Le vivant ne peut pas étre lu a partir d’'un modéle
technologique qui se fonde sur un postulat faux, celui qui subordonne la technique a la science.
L’essentiel de la démonstration s’adosse a une construction argumentative a contrario qui
débute par I’explicitation de la théorie de I’assimilation de 1’organisme au mécanisme pour montrer
ensuite les difficultés de cette construction, avant d’énoncer clairement sa thése. Il s’agit de montrer
clairement que la machine, comme tout mécanisme, est un organe a part entiere et qu’elle s’inscrit

dans une organisation biologique qui lui est préexistante et qui I’explique.

Plan du chapitre et explication

Introduction (p. 129-130)

§1. La théorie mécanique de 1’organisme est aujourd’hui considérée comme « une vue étroite
et insuffisante » par les biologistes. Etudier cette idée en philosophie, si cela peut paraitre contre-
productif (comme si elle était « contrainte de prendre les vétements usagés et abandonnés par les
savants »), ¢’est en réalité questionner la méthode de la biologie.

§2. Donc la visée du chapitre est d’étudier les « rapports de la machine et de [’organisme »
sous un angle neuf en inversant les points de vue : on a cherché a expliquer I’organisme a partir du
modele préexistant de la machine mais pas ’inverse, c’est-a-dire expliquer la « construction méme
de la machine a partir de la structure et du fonctionnement de [’ organisme ».

§3. La perspective traditionnelle pense la machine comme concrétisation, comme fabrication
d’un objet rendue possible par un savoir scientifique maitrisé (le savant calcule et théorise le
mode¢le de la machine et précéde 1’ingénieur qui va construire dans un 2¢ temps la machine).
Traditionnellement, on envisage donc « [’antériorité a la fois logique et chronologique du savoir
sur ses applications ». La machine mettrait en jeu d’abord la figure du savant puis celle de
I’ingénieur. Au contraire, la these de GC est que la construction des machines (la technique) peut
étre pensée a partir de notions biologiques, et non plus a partir de savoirs scientifiques : autrement
la technologie aurait pour modele les étres vivants.

§4 : annonce du plan : I) le sens de 1’assimilation de I’organisme a la machine. II) les rapports
du mécanisme et de la finalité. III) le renversement du rapport traditionnel entre machine et

organisme. [V) les conséquences philosophiques de ce renversement.

MP/MPI 1 (N. Landon)




Analyse « machine et organisme » Expériences de la nature 2025/2026

1. Le sens de assimilation de ’organisme a la machine.

§5. il est problématique d’assimiler 1’étre vivant au mécanisme comme la définition de la
machine et du mécanisme le prouve : « On peut définir la machine comme une construction
artificielle, oeuvre de ['homme, dont une fonction essentielle dépend de mécanismes. Un
mécanisme, c'est une configuration de solides en mouvement telle que le mouvement n'abolit pas la
configuration. Le mécanisme est donc un assemblage de parties déformables avec restauration
périodique des mémes rapports entre parties » (p. 131). La notion d’assemblage est ensuite définie
a l’aide de I’'idée de liberté : « « L’assemblage consiste en un systéeme de liaisons comportant des
degrés de libertés déterminés » : un balancier de pendule = un degré de liberté ; un écrou sur axe
filet¢ = 2 degrés de liberté. D’ou « En toute machine, le mouvement est donc fonction de
l'assemblage, et le mécanisme, de la configuration. » (p. 131).

§6. « Les mouvements produits, mais non créés, par les machines, sont des déplacements
géométriques et mesurables. Le mécanisme regle et transforme un mouvement dont l'impulsion lui
est communiquée. Mécanisme n'est pas moteur. » (p. 131). Exemple de translation simple : la
manivelle. Exemple de machine alternativement capable de plusieurs mécanismes : la roue libre sur
une bicyclette.

§8. D’ou probléme : « comment expliquer qu'on ait cherché dans des machines et des
mécanismes, définis comme précédemment, un modele pour l'intelligence de la structure et des
fonctions de l'organisme ? » (p. 132). L'intérét de cette comparaison tient dans le fait que la
machine produit des mouvements (€tudiés par la cinématique) qui viennent d’une source extérieure
d’énergie.

§9. Longtemps, 1’explication du vivant par des mécaniques a dépendu de 1’énergie fournie par
I’effort musculaire des animaux. C’est alors une tautologie! : I’énergie du vivant (a savoir 1’énergie
de I'organisme étudi€) est expliquée en ayant recours a 1’énergie du vivant (I’énergie fournie par
I’effort musculaire du vivant). Puis, I’explication du vivant par des mécaniques a utilis¢ la
construction d’automates qui donnent 1’illusion qu’ils utilisent I’énergie qu’ils produisent, mais ce
n’est pas vraiment le cas.

§10. longue citation d’un texte intitulé Praxis Medica, de Baglivi (1668-1706), médecin
italien de I’école des iatromécaniciens, dont le but était d’expliquer tous les actes vitaux par
l'intervention de forces mécaniques et d’exprimer toutes les lois de la physiologie par des formules
mathématiques. Dans cette citation, les machoires sont assimilées a des tenailles, le systeme des
veines et artéres a des tubes hydrauliques, les visceres a des filtres, le poumon a un soufflet, les
muscles a des cordes, le coeur a un ressort.

§11. L’explication mécanique suppose donc deux types de machines : les machines qui
développent un mouvement (« au sens de dispositifs cinématiques », p. 134) et les machines qui
produisent I’énergie nécessaire a ce mouvement (« au sens de moteurs, tirant leur énergie, au
moment ou elle est utilisée, d’une source autre que le muscle animal » p. 134). Donc il faut faire

remonter cette assimilation de ’organisme a la machine a Aristote, bien qu’on la juge venant de

I Une tautologie, c’est le fait d’expliquer une idée en utilisant la méme idée. C’est une explication qui reléve du
pléonasme puisqu’on utilise le méme concept pour la notion a expliquer et I’explication qu’on fournit.

MP/MPI 2 (N. Landon)



Analyse « machine et organisme » Expériences de la nature 2025/2026

Descartes. Il assimile en effet les mouvements des animaux aux machines de siége comme les
catapultes.

§12. Pourtant, une différence capitale demeure entre eux deux. Pour Aristote, « le principe de
tout mouvement, c’est [’ame » : « ce qui meut le corps c’est le désir et ce qui explique le désir c’est
[’ame » (p. 135), au contraire de Descartes qui utilise uniquement des dispositifs énergétiques et
cinématiques pour expliquer le mouvement autonome de I’organisme comme de la machine.
Pourtant, le probléme d’une telle analyse réside dans le fait qu’elle ne peut advenir que lorsque
« 'ingéniosité humaine a construit des appareils imitant des mouvements organiques, par exemple
le jet d’un projectile, le va-et-vient d’'une scie » (p. 136). Auparavant, la technique était trop simple
et ne pouvait fonctionner comme mod¢le pour I’organisme.

§13. En ce sens, I’explication mécaniste des phénoménes biologiques chez Descartes est liée
uniquement a des changements sociaux.

Les § suivants expliquent ce constat a I’aide d’explications fournies par plusieurs spécialistes :

§14-15. Selon P.-M Schul, dans son livre Machinisme et Philosophie (1938), dans 1’ Antiquité,
la science (spéculative, abstraite) prévaut sur la technique (les inventions) car le travail (du coté de
I’ingénieur qui fabrique) est dévalorisé. Il est le lot de 1’esclave et non de ’homme libre. Et la
nature prévaut sur 1’art. Donc I’ Antiquité grecque est marquée par 1’essor des sciences abstraites
mais pas de la technique (peu d’inventions). En ce sens, le vivant humain ne peut étre vu comme
une machine, cela serait dégradant.

Mais, cela va changer avec Descartes. Selon deux explications.

a) §16. La thése du Pére Laberthonniére, Les Etudes sur Descartes (1935), fixe I’importance
de la révolution chrétienne qui, déterminant la transcendance de I’homme, implique la
dévalorisation de la nature. En effet, le christianisme valorise la technique et I’ingénieur puisque les
hommes sont devenus égaux devant Dieu donc 1’esclavage ne peut plus étre au coceur du systéme
(méme si a bien y réfléchir ce sont plus les progres techniques que la doctrine chrétienne qui ont
permis I’abolition de 1’esclavage). Et de plus, comme le christianisme congoit I’homme comme un

« étre transcendant a la nature et a la matiere, son devoir est d’exploiter la matiere » (p. 138):

« Autrement dit il fallait que ’homme fiit valorisé pour que la nature fit dévalorisée. Il fallait
ensuite que les hommes fussent concus comme radicalement et originellement égaux, pour que,
la technique politique d’exploitation de ’homme par ’homme étant condamnée, la possibilité et
le devoir d’une technique d’exploitation de la nature par ’homme apparit. (p. 138)

Ainsi, Descartes valorise le modele de la machine comme signe du triomphe de ’homme sur la
nature. Comparer le vivant a une machine est donc devenu valorisant.

b) §17. Franz Borkenau, dans un livre (non traduit en frangais) datant de 1933 donne une
explication économique : c’est au XVIIe siecle, avec le développement des manufactures, qu’on
commence a penser le travail comme division (geste segmenté en « mouvements simples, identiques
et repétés ») et donc, par mimétisme avec cette conception économique, on va penser le vivant
comme composé¢ de différentes parties. Autrement dit, la théorie cartésienne de I’animal-machine

refleéterait 1’idéologie capitaliste naissante du travail.

MP/MPI 3 (N. Landon)



Analyse « machine et organisme » Expériences de la nature 2025/2026

§18. Mais cette théorie de Borkenau est critiquée par Henryk Grossman et a sa suite GC car
les manufactures existaient bien avant Descartes et Léonard de Vinci s’inscrivait déja 150 ans avant
Descartes dans une perspective de maitrise de la nature.

§19-20. Pour GC, la vraie cause de la conception mécaniste du vivant vient de 1’« évolution
du machinisme » (p. 140), qui commence a se développer a la Renaissance. Les machines qui ont
modifié¢ le rapport de I’homme a la nature sont essentiellement les montres, horloges, machines a
eau, machines de soulévement qui ont beaucoup intéressé Descartes. Finalement, Descartes a
intégré a sa philosophie un « phénomene humain » — la construction des machines — plus qu’il n’a

transposé dans sa science l’idéologie capitaliste » (p. 141).

II. Les rapports du mécanisme et de la finalité dans la théorie cartésienne

§22. La théorie des animaux-machines repose sur le dualisme cartésien : la matiére est une
substance tandis que 1I’ame juge. Or, « il est impossible d'admettre une dme animale, puisque nous
n’avons aucun signe que les animaux jugent, incapables qu'ils sont de langage et d’invention »
(p. 141).

§23. Mais s’ils n’ont pas d’ame, ils ont tout de méme la vie, « la chaleur du coeur » et la
sensibilité qui « dépend de la disposition des organes ».

§24. De la méme maniere qu’Aristote avait dévalorisé I’esclave, Descartes dévalorise I’animal
« afin de justifier ’homme de utiliser comme instrument »(p. 142). GC dit que c’est « [ attitude

typique de [’homme occidental » :

« La mécanisation de la vie, du point de vue théorique, et l'utilisation technique de !'animal sont
inséparables. L'homme ne peut se rendre maitre et possesseur de la nature que s'il nie toute finalité
naturelle et s'il peut tenir toute la nature, y compris la nature apparemment animée, hors lui-méme,
pour un moyen ». (p. 142)

§25. C’est cette théorie qui légitime I’idée que le corps vivant, y compris le corps humain
(mais seulement le corps, pas I’homme) est une machine. Et il prend comme mode¢le les automates
en tant qu’ils sont des machines mouvantes.

§26. Longue citation de I’incipit du 7raité de I’Homme de Descartes (1662) suivie, au §27, de
son explication par GC pour en montrer le manque de logique : la théorie de 1’animal-machine n’a
de sens que si on accepte : a) I’existence d’un Dieu fabricateur du corps (= finalité divine
chronologiquement et logiquement premiere) et b) la présence d’un vivant qui imite cette premicre
finalité (= finalité humaine qui suit).

§28. Autrement dit, « La construction de la machine vivante implique, si l'on sait bien lire ce
texte, une obligation d'imiter un donné organique préalable. La construction d'un modele
mécanique suppose un original vital » (p. 144). Pour faire plus bref, « Le modéle du vivant-
machine, c'est le vivant lui-méme » (p. 144-145).

§29. Pour dire les choses autrement, et pour critiquer, a la suite de Sténon (anatomiste
contemporain de Descartes) la théorie de Descartes : en dépit de la transcendance divine qui est le
point de départ de toute chose, la finalité de la machine est absolument humaine, puisque pensée par

I’homme et pour ’homme. Et cela fonctionne aussi bien pour la machine que pour 1’organisme. En

MP/MPI 4 (N. Landon)



Analyse « machine et organisme » Expériences de la nature 2025/2026

bref, Descartes pensait enlever tout finalisme en comparant le vivant a la machine, or, le finalisme
est 1a dés le départ de sa conception.

§31. Dans la Description du Corps humain (1648), Descartes ajoute que « le corps n’obéit a
[’dme qu’a la condition d’y étre d’abord mécaniquement disposé. La décision de l'ame n’est pas
une condition suffisante pour le mouvement du corps. » (p. 146). Autrement dit, I’ame ne
commande pas au corps comme le ferait un roi ou un général avec ses sujets ou ses soldats. Au
contraire, le corps fonctionne comme un mécanisme d’horlogerie, les organes se commandant les
uns les autres comme des rouages. Il passe donc d’une explication anthropomorphique politique a
une explication anthropomorphique technique.

§33. Or, pour GC, il y a deux difficultés a penser cela: a) le mécanisme ne peut a lui seul
expliquer la construction des machines. b) Il faudrait alors passer par une explication tautologique :
expliquer les organes par le mécanisme, c’est expliquer 1’organe par 1’organe ! En ce sens, GC ne
comprend pas pourquoi Descartes oppose le mécanisme pur et la finalit¢ humaine car pour lui, il est
impossible « de nier la finalité de certains mécanismes biologiques ». La seule opposition qu’il
accepte est celle entre les mécanismes dont le sens est patent (ex: horloge) et ceux dont le sens est
latent (ex : le bouton-pression du crabe), sans renier leur finalité. Pour preuve, il donne I’exemple
du bassin féminin a I’accouchement : on doit accepter la finalité¢ de son élargissement, car sans cela,

I’accouchement ne pourrait avoir lieu. En ce sens, le mécanisme a bien une finalité. Il en conclut :

« Devant un mécanisme insolite, nous sommes obligés pour verifier qu’il s’agit bien d’un mécanisme,
c’est-a-dire d’une séquence nécessaire d’opérations, de chercher a savoir quel effet en est attendu,
c’est-a-dire quelle est la fin qui a été visée. Nous ne pouvons conclure a l'usage d’apres la forme et la
structure de ’appareil, que si nous connaissons déja l'usage de la machine ou de machines analogues.
1l faut par conséquent voir d'abord fonctionner la machine pour pouvoir ensuite paraitre déduire la
fonction de la structure. » (p. 148-149)

II1. Renversement du rapport cartésien entre la machine et ’organisme (p. 149-155

§35. L’organisme agit sur lui-méme par des « phénomenes d’auto-construction, d'auto-
conservation, d'auto-régulation, d’auto-réparation. » (p. 149)

§36. Dans le cas de la machine, un humain agit nécessairement, que ce soit pour la
construction, la surveillance de son bon fonctionnement, la réparation.

§37. Dans la machine, tout répond a des regles, « le fout est rigoureusement la somme des
parties ». Tout répond a une normalisation et chaque picce peut étre remplacée par une autre picce
de méme destination.

§38/39. En présentant les choses comme cela, on dirait qu’il y a plus de finalit¢ dans la
machine que dans 1’organisme. Mais il faut plutdt voir que la finalité de la machine est rigide,
déterminée et limitée. Au contraire, pour I’organisme, la finalité est polyvalente. En effet, une
machine ne peut pas €tre remplacée par une autre machine dont la finalité¢ est différente. Au
contraire, un organe peut étre polyvalent. Par exemple, I’hémiplégie droite du cerveau de 1’enfant,
le sie¢ge de la fonction du langage, ne s’accompagne que rarement d’aphasie car d’autres régions du
cerveau assurent alors la fonction du langage. Autre exemple: celui de la lapine, dont on avait
enlevé les ovaires et a qui un placenta a été greffé dans I’estomac : I’estomac a alors pris la fonction

dévolue habituellement a I’utérus.

MP/MPI 5 (N. Landon)



Analyse « machine et organisme » Expériences de la nature 2025/2026

§40. Autrement dit, dans 1’organisme, un organe peut avoir plusieurs fonctions donc « un
organisme a plus de latitude d’action qu’une machine. Il a moins de finalité et plus de
potentialités » (p. 151). En effet, la machine se contente d’accomplir des calculs prévus. Au
contraire, « la vie est expérience, c’est-a-dire improvisation, utilisation des occurrences ; elle est
tentative dans tous les sens. » (p. 152). En ce sens, « la vie tolere des monstruosités. Il n’y a pas de
machine monstre » (p. 152).

§41. On ne peut plus concevoir ’organisme de maniére mécanique depuis les travaux
d’embryologie expérimentale : le germe ne contient pas une sorte de « machinerie spécifique »
prédéterminée car une altération de ce germe n’entraine pas forcément un trouble dans le
développement.

§42. Exemple de 1’é¢tude des potentialités de 1’ceuf d’oursin : en coupant deux ceufs et en les
accolant ensemble ou en comprimant 1’ceuf, tous les ceufs se développent normalement.

§43. Il y a donc une différence fondamentale entre 1'organisme et la machine, qui réside dans
l'origine de leur finalité. La finalit¢ dans l'organisme est intrinséque et résulte de processus
biologiques, c’est ce qui compose la vie, tandis que la finalité dans la machine est imposée de

l'extérieur par le concepteur et n’évolue pas.

IV. Les conséquences philosophiques de ce renversement

§45. « Nous voici venus a voir dans la machine un fait de culture s’exprimant dans des
mécanismes qui, eux, ne sont rien qu'un fait de nature a expliquer. » (p. 155) : autrement dit, la
machine est culturelle alors que la technique est naturelle puisque I’invention technique découle de
I’organisme, qui est naturel.

§46/47. Kant réemploie I’exemple de la montre que Descartes avait utilisé pour expliquer que
I’organisme s’apparente a la machine, mais dans un but complétement opposé¢ : montrer que
I’organisme ne peut étre assimilé & une machine pour, ensuite, prouver que 1’art et la technique ne
sont pas le fruit de la science. Dans la montre, chaque pi¢ce existe pour les autres, mais non par les
autres + « il n’y a pas de montre a faire des montres » + aucune partie ne se remplace d’elle-méme :
il y a donc une « force motrice » mais « aucune énergie formatrice capable de se communiquer a
une matiere extérieure et de se propager » (p. 156). Autrement dit, la machine est simplement le
produit d’une activité humaine. Cette activité de fabrication est une activité naturelle pour I’humain
dans le sens ou son mode d’existence, s’il veut survivre, 1’oblige a fabriquer des outils. Les outils
humains sont donc des productions naturelles. En ce sens, I’activité technique est premicre
chronologiquement sur l'activité scientifique puisque la forme scientifique de la technique est tres
récente historiquement, alors que I’humain a toujours fabriqué des outils.

§48. De méme que la vie, la technique est ingéniosité et invention et elle dépasse toute
explication qu’on peut en donner. Toute technique comporte donc une originalité vitale qui ne peut
étre rationalisée. Les philosophes se sont désintéressés de la technique pour se tourner plutot vers
les sciences. Au contraire, les ethnographes ont été attentifs au rapport entre la production des
premiers outils et I'activité organique elle-méme et ils considerent que « les premiers outils ne sont

que le prolongement des organes humains en mouvement. » (p. 158) A partir de 13, le probléme de

MP/MPI 6 (N. Landon)



Analyse « machine et organisme » Expériences de la nature 2025/2026

la construction des machines recoit une solution tout a fait différente de la solution traditionnelle
selon laquelle l'invention technique consiste dans 1'application d'un savoir.

§49/50. Par exemple, la construction de la locomotive « n’est pas [l'application de
connaissances théoriques préalables », mais la solution d’un probléme technique millénaire, celui
de l'assechement des mines, qui a exigé la construction de pompes. La pompe a ensuite évolué,
selon les usages, pour devenir essentielle dans la locomotive a vapeur. D’ou « Science et Technique
doivent étre consideérées comme deux types d'activités dont [’'un ne se greffe pas sur I’autre, mais
dont chacun emprunte réciproquement a [’autre tantot ses solutions, tantot ses problemes » (p. 161)
Pourtant, on I’oublie car nous essayons de plus en plus de rationaliser la technique, ce qui nous
« fait oublier [’origine irrationnelle des machines » (p. 161).

§51. Le renversement des rapports entre machine et organisme a été étudié par G. Friedman
dans Problemes humaines du machinisme industriel : La rationalisation dans le taylorisme qui se
fonde sur la rentabilité et donc 1’élimination des gestes inutiles a d’abord imposé¢ la mécanisation
des gestes des hommes, avec soumission de 1’organisme a la machine. Mais une premicre difficulté
est apparue quand on a constaté que les mouvements techniquement superflus sont des mouvements
biologiquement nécessaires pour I’humain. Cela a permis de prendre en compte les conditions non
techniques du travail a la chaine (physiologiques, psychotechniques et méme psychologiques) et
donc d’imposer I’adaptation des machines a 1’organisme humain. Autrement dit, il faut faire de
'organisme en travail le lieu d'évaluation des normes techniques, ce qui signifie que la technique

doit bien se régler sur le vivant.

Conclusion (p. 163-164)

§52 : Deux conséquences a I’idée que « la technique [est] un phénomeéne biologique universel
et non plus seulement une opération intellectuelle de [’homme » (p. 163) :

- lautonomie créatrice des arts et des métiers par rapport au savoir, a la science.

- Le mécanique est inscrit dans 1’organique.

Ce faisant, nous ne pouvons plus considérer I’organisme comme une machine, et il s’agit
donc d’expliquer comment « [’opinion cartésienne a pu naitre » : GC conclut qu’en voulant
supprimer tout finalisme a sa théorie, Descartes a en réalité inclus autant de finalisme que dans la
conception immédiatement téléologique? du monde physique avec laquelle il s’opposait. En effet,
voir 1’organisme comme une machine, c¢’est prendre modele sur l'activité technique telle qu’elle est
pratiquée par I’étre humain en vue de certaines fins.

Au contraire, la solution de GC a deux avantages : montrer I’homme en continuité avec la vie
par la technique et insister sur la rupture avec la vie qu’opére la science en rationalisation toutes ces
activités. Mais elle a un inconvénient : cette solution semble aller dans le sens d’une critique de la
technique et du progres technique. Pourtant, GC est sévere envers les écrivains qui tombent dans ce
théme un peu trop facile de la critique de la technique et de ses progres. «l! est bien clair que si le
vivant humain s'est donné une technique de type mécanique, ce phénomene massif a un sens non

gratuit et par conséquent non révocable a la demande » (p. 164).

2 Cette conception ne considére le monde qu’a partir de sa finalité.
MP/MPI 7 (N. Landon)



	Chapitre 2 - « Machine et organisme » (p. 129-164)

