
Analyse « expérimentation en biologie  Expériences de la nature 2025/2026

Analyse. I. Méthode. « L’expérimentation en biologie animale » 
(p. 17-49) 

« On serait fort embarrassé pour citer une découverte biologique due au raisonnement pur. Et, le plus 
souvent, quand l'expérience a fini par nous montrer comment la vie s’y prend pour obtenir un certain 
résultat, nous trouvons que sa manière d’opérer est précisément celle à laquelle nous n’aurions jamais 
pensé. » H. BERGSON, L’Évolution créatrice , Introduction. 

Dans cette partie, il est question de la méthode expérimentale telle qu’elle doit se décliner en 
biologie pour permettre une connaissance du vivant en tant que vivant. Il ne faut pas appliquer telle 
quelle la méthode expérimentale qui vaut en physique et en chimie, au risque de ne pas comprendre 
le vivant, comme le rappelle la citation de Bergson mise en exergue de la partie «  Méthode  » à 
laquelle fait partie le texte « l’expérimentation animale ».  

Le texte « L’expérimentation animale » est issu d’une conférence que Canguilhem a donnée 
en 1951 à l’occasion d’une journée d’étude sur la coordination des enseignements de la philosophie 
et des sciences naturelles. 

Comprendre le problème de l’expérimentation en biologie (p. 19-31) 

§1 (p.  19-20). Canguilhem s’appuie sur une référence célèbre en matière de méthode 
expérimentale : l’Introduction à l’étude de la médecine expérimentale de Claude Bernard, publiée 
en 1865. Ce texte est considéré comme fondateur de la méthodologie en biologie. Pourtant, d’après 
Canguilhem, il est mal lu car on ne lit que la première partie, qui porte sur des banalités à propos de 
raisonnements expérimentaux en général et pas spécifiquement sur la biologie et son intérêt 
véritable n’est pas reconnu car on ne prend pas en compte réellement la pratique savante analysée. 
Pour preuve, on cite de lui plus volontiers ses exemples d’expérimentations didactiques présentés 
dans des manuels scolaires mais pas ses exemples d’expériences heuristiques, qui servent à la 
découverte, qui sont des «  rectification de l’erreur  » des connaissances humaines théoriques par 
l’expérimentation. 

§2 (p. 20-22). Cas analysé de la contraction musculaire pour illustrer la différence entre ces 
deux types d’exemples : 

• La leçon sur la contraction musculaire (= exemple didactique) : on commence par définir la 
contraction comme la modification de la forme du muscle sans variation de volume. Puis on 
l’établit par l’expérimentation : le muscle est isolé, placé dans un bocal rempli d’eau, et on le fait se 
contracter sous excitation électrique. Le niveau du liquide reste invariable. Mais, «  un fait 
expérimental ainsi enseigné n’a aucun sens biologique » : on a appris quelque chose mais on n’a 
rien appris sur la vie.  

• L’expérimentation biologique sur la contraction musculaire = expérimentation sur le 
muscle : en ligaturant le nerf, on paralyse le muscle qu’il innerve. Deux expériences mentionnées : 
celle du biologiste Swammerdam (1637-1680) qui a voulu rectifier une erreur d’interprétation de 
Claude Galien (131-200) qui avait fait la même expérimentation. Mais ce qui intéresse ici 
Canguilhem, ce n’est pas la valeur de telle ou telle théorie, mais la valeur du geste expérimental : 

MP/MPI 1 (N. Landon)



Analyse « expérimentation en biologie  Expériences de la nature 2025/2026

contrairement à la leçon précédente où l’expérience ne faisait que mettre en évidence un 
déterminisme, ici le fait observé (la ligature du nerf) est rapporté à des « problèmes de posture et de 
locomotion que pose à un organisme animal sa vie de tous les jours » (p. 21-22)  

§3 (p. 22-23). Cet exemple prouve également que les opérations expérimentales sont en fait 
antérieures à Claude Bernard. Un extrait d’une thèse de médecine de M. P. Deisch soutenue en 1735 
décrit une expérimentation sur les chiens pour découvrir la fonction de la rate. Ce faisant, il définit 
les éléments essentiels de l’expérimentation en biologie :  

a. La vivisection sur l'animal est un substitut à la vivisection sur l'être humain ;  
b. L’expérience est instituée en vue de vérifier une théorie ;  
c. En étudiant la fonction de la rate, il est possible de faire une analogie avec la connaissance 

de la fonction d'un autre organe (les testicules ici) ;  
d. Il est nécessaire qu’un animal témoin soit comparé à l’animal préparé pour interpréter les 

résultats.  
§5 (p. 23-24).Conclusion : « Ce n’est que par l’expérimentation que l’on peut découvrir des 

fonctions biologiques  » : c’est-à-dire que l’observation anatomique ne suffit pas, même quand 
l’observation repose sur des analogies avec des outils mis en œuvre par la pratique humaine (par 
exemple, la vessie est rapprochée d’un réservoir parce que les hommes utilisent des réservoirs). 
Mais Canguilhem rappelle qu’il s’agit surtout de former des concepts authentiquement biologiques, 
c’est-à-dire qu’il ne faut pas les constituer sur le modèle de la technique. En effet, suivre le modèle 
de la technique, c’est se demander : «À quoi sert un organe ? » comme on se demande « À quoi sert 
un réservoir  ? ». Mais, puisqu’en biologie, on a affaire à des êtres vivants et non à des objets 
techniques, il faut avoir à l’esprit que, chez les êtres vivants, le rapport entre l’organe et la fonction 
n’est pas le même que le rapport entre l’outil et son usage : des structures apparemment semblables 
peuvent avoir des fonctions différentes, et une même fonction peut être assurée par des structures 
apparemment différentes. D’où la méthode d'approche du vivant que Canguilhem préconise : « c’est 
en suivant les divers moments et les divers aspects de telle fonction qu’on découvre l’organe ou 
l’appareil qui en a la responsabilité » (p. 24). Canguilhem s'arrête alors sur l'exemple célèbre de la 
découverte de la fonction glycogénique du foie par Claude Bernard : «  Ce n'est pas en se 
demandant : à quoi sert le foie ? qu'on a découvert la fonction glycogénique, c'est en dosant le 
glucose du sang, prélevé en divers points du flux circulatoire sur un animal à jeun depuis plusieurs 
jours. » (p. 24) 

§7 (p.  25-26). D’où élaboration du concept de milieu intérieur comme concept proprement 
biologique par Claude Bernard selon la définition que : « le milieu intérieur, créé par l'organisme, 
est spécial à chaque être vivant. Or, c'est là le vrai milieu physiologique  » (p.  26) Avant lui, on 
connaissait le milieu extérieur et on fonctionnait par analogie avec le milieu extérieur pour décrire 
la fonction des organes corporels, et ce à partir du modèle de la technique. Deux théories principales 
pensaient ainsi : le mécanisme qui voyait le vivant comme le résultat d’un ensemble de causalités 
mécaniques et le finalisme pour qui le vivant est soumis à sa finalité  : «  Les finalistes se 
représentent le corps vivant comme une république d’artisans, les mécanistes comme une machine 
sans machiniste » (p. 26). 

MP/MPI 2 (N. Landon)



Analyse « expérimentation en biologie  Expériences de la nature 2025/2026

§8 (p.  26-27) Exemple de l’analyse du corps en prenant d’abord appui sur les théories des 
machines : le sang et la sève s’écoulent et sont comparables à l’eau qui irrigue le sol. Donc comme 
l’eau irrigue le sol, le sang et la sève doivent eux aussi irriguer. Mais on voit bien la limite de cette 
analogie : l’eau se perd dans le sol tandis que le sang ne se perd pas dans l’organisme. Les travaux 
de Harvey sur la circulation sanguine par la ligature des veines ont permis de découvrir, par 
expérimentation, le circuit fermé du sang. Autrement dit, avec Harvey, on est passé d’un concept 
technique (la circulation sanguine comme irrigation) à un concept biologique (la circulation 
sanguine) qui présuppose un « milieu intérieur » et ne s’appuie plus sur le milieu extérieur.  

§9 (p.  27-29). Pour conclure, Canguilhem insiste sur l’affinité profonde entre fonction et 
expérimentation. Celle-ci tient à la nature même du vivant. Tout être vivant découvre le 
fonctionnement de son organisme en faisant des expériences (en voyant, je connais la fonction des 
yeux, en entendant celle des oreilles, etc.). «L’expérience c’est d’abord la fonction générale de tout 
vivant, c’est-à-dire son débat [...] avec le milieu » (p. 28). Il y a ici un jeu sur le double sens du 
terme «  expérience  » : d’une part, le sens courant de «  découvrir, faire l’expérience de quelque 
chose » et, d’autre part, le sens scientifique de l’expérimentation. Il y a une affinité entre fonction et 
expérimentation (scientifique) parce qu’il y a une affinité entre vie et expérience en général, parce 
que vivre, c’est faire des expériences, être en relation avec un milieu dans lequel on surmonte des 
obstacles pour vivre. Mais, parce que l’être humain a un rapport technique avec le monde et 
fabrique des outils pour survivre et subvenir à ses besoins, il a spontanément tendance à appliquer le 
modèle technique à sa compréhension du vivant. C’est ainsi que l’expérimentation biologique est 
d’abord dirigée « par des concepts de caractère instrumental », c’est-à-dire par des concepts qui 
renvoient à l’usage d’outils ou d’instruments, tel que le concept d’irrigation par exemple, qui 
renvoie à l’usage d’outils destinés à l’agriculture. Mais ces concepts sont inadaptés à la 
compréhension du vivant dans la mesure où il ne relève pas de cette fabrication de l’extérieur, il n’a 
pas ce caractère « hétéropoétique  ». C’est pourquoi cette logique doit être abandonnée dans l’effort 1

de connaître le vivant. Donc, «  C’est seulement après une longue suite d'obstacles surmontés et 
d’erreurs reconnues que l’homme est parvenu à soupçonner et à reconnaître le caractère 
autopoétique de l’activité organique et qu’il a rectifié progressivement, au contact même des 
phénomènes biologiques, les concepts directeurs de l’expérimentation ». 

D’après cette idée, le médecin Charles Nicolle (1866-1936) a souligné «  le caractère 
apparemment alogique, absurde, des procédés de la vie,  »mais «  l’absurdité étant relative à une 
norme, […] il est en fait absurde de [l’]appliquer à la vie »Dans la même logique, Goldstein définit 
la connaissance biologique comme «  une activité créatrice, une démarche essentiellement 
apparentée à l’activité par laquelle l’organisme compose avec le monde ambiant de façon à 
pouvoir se réaliser lui-même, c’est-à-dire exister. La connaissance biologique reproduit d’une façon 
consciente la démarche de l'organisme vivant » (p. 29). Autrement dit, de même que l’organisme 
vivant rencontre des difficultés pour s’ajuster au monde extérieur et s’invente lui-même pour 
s’adapter à son milieu, l’activité cognitive du biologiste rencontre des difficultés pour appréhender 

 « hétéro » : autre, « poétique » : création : donc qui est créé de l’extérieur. Donc « autopoétique » désignera ce qui est 1

fabriqué par soi-même, de l’intérieur. 
MP/MPI 3 (N. Landon)



Analyse « expérimentation en biologie  Expériences de la nature 2025/2026

l’organisme vivant et doit inventer des concepts vraiment biologiques. C’est ce qui explique que, 
d'après Claude Bernard, l’hypothèse explicative doive souvent être très audacieuse en biologie  : 
«  ce qui est absurde à nos yeux ne l’est pas nécessairement au regard de la nature  : tentons 
l’expérience et si l’hypothèse se vérifie il faudra bien que l’hypothèse devienne intelligible et claire 
à mesure que les faits nous contraindront à nous familiariser avec elle. » (p. 29). 

§10. Finalement, l’intérêt des travaux de Claude Bernard réside dans ses «  techniques de 
l’expérimentation  ». Mais Auguste Comte, dans son Cours de philosophie positive, avait déjà 
amorcé la réflexion avant lui. Selon eux, en effet, la biologie a pour objet d’étude la vie - qui est 
fondamentalement labile – les protocoles expérimentaux en biologie doivent eux aussi être labiles, 
souples, créatifs et inventifs, et par conséquent on n’expérimente pas en biologie comme on le fait 
en « physique ou en chimie ». Il y a une spécificité essentielle de l’expérimentation en biologie  : 
« le biologiste doit inventer sa technique expérimentale propre » (p. 31). 

Les précautions méthodologiques propre à la biologie (p. 31-43) 

§11 (p. 31). Les précautions méthodologiques propres à la biologie doivent considérer quatre 
aspects  : «  la spécificité des formes vivantes, la diversité des individus, la totalité de l'organisme, 
l’irréversibilité des phénomènes vitaux ». 

§12 à 16. (p.  31-33) 1) Spécificité : Le principe est le suivant : «Aucune acquisition de 
caractère expérimental ne peut être généralisée sans d’expresses réserves, qu’il s'agisse de 
structures, de fonctions et de comportements, soit d’une variété à une autre dans une même espèce, 
soit d’une espèce à une autre, soit de l’animal à l’homme » (p.  32). Autrement dit, il s’agit de 
comprendre qu’on ne peut pas généraliser les résultats d’une expérience :  

- d’une variété à une autre dans une même espèce : par exemple, la caféine provoque des 
effets différents sur les muscles de la grenouille verte et sur ceux de la grenouille rousse.  

-- d’une espèce à une autre espèce : par exemple, les lois des réflexes ne sont pas les mêmes 
chez les animaux à démarche sautillante comme le lapin que chez les animaux à marche diagonale 
comme le chien. 

- de l’animal à l’homme  : par exemple, le phénomène de réparation des fractures osseuses  
par la formation de cal ne suit pas les mêmes étapes chez le chien et chez l’être humain.  

§ 17 (p. 34-35). 2) Individualisation : la qualité de l’expérimentation en biologie exige que les 
deux individus ou groupes d’individus comparés lors de l’expérience ne diffèrent que sous l’aspect 
du phénomène étudié, et qu’ils soient strictement identiques sous tous les autres rapports. Or, cela 
est très difficile, voire impossible, car, bien que de même espèce, les deux individus ont des 
caractères héréditaires différents. Ainsi, pour réduire au maximum ces différences génétiques, les 
biologistes élèvent des espèces par séries d’accouplements consanguins et obtiennent des lignées 
génétiquement identiques. Mais il faut alors avoir conscience du fait qu’on n’a plus affaire à un 
matériel biologique purement naturel, mais bien à un artefact. 

§ 18 (p.  35-36). 3) Totalité : comment étudier la totalité des fonctions d’un organe en le 
prélevant et en l’isolant ? Une fonction biologique se comprend toujours au sein de l’organisme tout 
entier donc isoler une partie de l’organisme ne nous permet pas de connaître sa fonction exacte 

MP/MPI 4 (N. Landon)



Analyse « expérimentation en biologie  Expériences de la nature 2025/2026

puisque la modification apportée à une partie de l’organisme (liée à l’ablation d’un organe) peut 
avoir des conséquences sur la totalité. Si on enlève un organe pour comprendre son fonctionnement 
dans le tout, on a finalement affaire à un autre organisme, du fait de la polyvalence des organes. 
Exemples : l’ablation de l’estomac ne retentit pas seulement sur la digestion, mais aussi sur la 
production du sang (hématopoïèse); la section de la moelle épinière sur le chat et le chien abolit les 
réflexes dans un premier temps, puis l’animal récupère ses automatismes, mais par la constitution 
d'un type d’automatisme radicalement différent.  

§ 19 à 25 (p.  36-38). 4) Irréversibilité : les êtres vivants évoluent, ils se modifient dans le 
temps, donc ce qui est valable pour eux à un instant T ne sera pas forcément valable après un laps 
de temps donné, à un instant T2. Il existe deux types d’irréversibilité de l’organisme :  

• du point de vue du développement de l’être : Par exemple, on observe dans les œufs d’oursin 
trois stades de développement : un stade d’indétermination, un stade de détermination et un stade de 
différenciation. Au premier stade, la section d’un segment de l’œuf est compensée et un être entier 
se développe. Au deuxième stade, les parties de l’embryon ne sont plus équivalentes et l’ablation 
d’un segment ne peut pas être compensée, et au troisième stade des différences morphologiques 
apparaissent. 

• du point de vue des fonctions de l’être adulte : le même animal n’est pas comparable à lui-
même selon le moment où on l’examine. C’est une difficulté, mais cela a aussi permis des 
découvertes. Par exemple, c’est en raison de ce principe que Louis Pasteur invente la vaccination en 
1880 : c’est parce que les poules avaient déjà reçu une injection de culture de choléra vieillie (ce 
que Pasteur aurait fait « par inadvertance ») que leur organisme s’était immunisé contre le virus, et, 
lorsque dans un deuxième temps, il leur injecte « par économie » une culture fraîche, il constate 
qu’elles ne déclenchent pas la maladie et découvre le principe de la vaccination. 

§26 (p. 38). Pour finir, ce caractère d’irréversibilité vient s’ajouter à celui de l’individualité 
des organismes pour limiter la possibilité de répétition et de reconstitution des conditions 
déterminantes d’un phénomène.  

§27-28 (p.  38-41). Mais, «  les difficultés de l’expérimentation biologique ne sont pas des 
obstacles absolus mais des stimulants de l’invention » (p. 38-39) et certaines techniques proprement 
biologiques, qui ne se réduisent pas à l’approche physico-chimique, peuvent être mises en œuvre : 
un « effort de création » est ainsi nécessaire.  

§29 (p.  41). Voici les principes de quelques techniques expérimentales proprement 
biologiques : elles sont générales et indirectes lorsqu’il s’agit de modifier le milieu dans lequel vit et 
se développe un organisme ou un organe  ; ou elles sont spéciales et directes lorsqu’on touche 
l’organisme lui-même, par exemple un embryon à un stade connu du développement. 

§30-31 (p.  41-42). Description de deux exemples de techniques expérimentales 
authentiquement biologiques : la transplantation de tissu ou d’organe qui modifie le milieu intérieur 
normal et l’ensemble de l’organisme total puis l’étude de l’action des hormones ovariennes et 
hypophysaires sur l’aspect morphologique des organes génitaux femelles. (Voir ces pages pour 
entrer dans les détails)  

MP/MPI 5 (N. Landon)



Analyse « expérimentation en biologie  Expériences de la nature 2025/2026

§32 (p. 42-43). Ces « méthodes expérimentales laissent irrésolu un problème essentiel : celui 
de savoir dans quelle mesure les procédés expérimentaux, c’est-à-dire artificiels, ainsi institués 
permettent de conclure que les phénomènes naturels sont adéquatement représentés par les 
phénomènes ainsi rendus sensibles. Car ce que recherche le biologiste c’est la connaissance de ce 
qui est et de ce qui se fait. […] . Ici comme ailleurs comment éviter que l’observation, étant action 
parce qu’étant toujours à quelque degré préparée, trouble le phénomène à observer  ? Et plus 
précisément ici, comment conclure de l’expérimental au normal ?  » (p. 42) Autrement dit, les 
procédés artificiels mis en oeuvre dans les expériences de laboratoire représentent-ils adéquatement 
les phénomènes naturels  ? Pas entièrement et c’est un problème : l’observation comme action 
humaine ne trouble-t-elle pas le phénomène à observer ? 

Le problème éthique de l’expérimentation sur l’humain (p. 43-49) 

§33 (p.  43). Cela questionne un problème éthique majeur  : « celui des possibilités et de la 
permission d’expérimentation directe sur l’homme ». 

§34 (p.  43). Il est d’abord fondamental que l’homme approfondisse la connaissance de lui-
même: «  le savoir est une des voies par lesquelles l’humanité cherche à assumer son destin et à 
transformer son être en devoir. Et pour ce projet, le savoir de l’homme concernant l’homme a une 
importance fondamentale. Le primat de l’anthropologie n’est pas une forme d’anthropomorphisme, 
mais une condition de l'anthropogénèse ». Dans ces lignes, Canguilhem veut dire que la finalité de 
la connaissance humaine, c’est la transformation de l’homme par lui-même dans une sorte d’auto-
engendrement, qui l’élèverait dans le sens d’un devoir, d’un accomplissement moral et, de ce fait, le 
savoir de l’homme est central. En ce sens, la connaissance biologique participe de l’anthropogénèse, 
(c’est-à-dire la transformation de l’homme par lui-même) et de l’amélioration de la vie humaine qui 
est bien la finalité de la connaissance. C’est pourquoi l’anthropologie (la science de l’homme) n’est 
pas une forme d’anthropomorphisme. L’anthropomorphisme, c’est une attitude critiquable qui 
consiste pour l’homme à se faire le centre de tout, à tout évaluer à partir de lui-même. Vouloir 
connaître l’homme ne relève pas de cette attitude égocentrique. Pour Canguilhem, les êtres humains 
ont besoin de se connaître en tant qu’êtres humains, parce que c’est à cette condition qu’ils pourront 
s’améliorer eux-mêmes et retrouver cette unité avec le monde que la conscience leur a fait perdre 
(voir l’introduction du recueil).  

§35 (p.  43-44). C’est pour cette raison que, idéalement, il faudrait pouvoir faire des 
expériences sur l’homme, d’autant plus en raison du principe méthodologique énoncé plus haut 
selon lequel il faut éviter de généraliser à d’autres espèces les expériences faites sur une espèce. 
Pourtant, des normes éthiques s’opposent à une telle expérimentation. Par ailleurs, il est très 
difficile de savoir exactement, quand il s’agit de ‘'homme, quelles sont les limites de ce qu’on peut 
appeler «  expérimentation ». En effet, l’expérimentation a en principe une intention purement 
théorique. Mais il existe sur l'être humain des pratiques thérapeutiques (lobotomie) ou des 
techniques de prévention hygiéniques ou pénales qui se rapprochent de l’expérimentation 
(stérilisation légale). Ce problème de l’expérimentation sur l'être humain tient au fait que l’humain 
est à la fois sujet du savoir et objet du savoir, à la différence des sciences physico-chimiques par 

MP/MPI 6 (N. Landon)



Analyse « expérimentation en biologie  Expériences de la nature 2025/2026

exemple. C’est un problème direct, urgent et émouvant, mais qui ne peut pas être résolu facilement 
parce qu’il suppose une philosophie qui dise ce qu’est l’être humain et qui justifie les limites des 
actions à faire sur lui.  

§ 36 (p. 44). Pour répondre à ce problème, une première question se pose : une intervention 
chirurgicale sur un être humain peut-elle être une expérimentation  ? C’est ce que défend Claude 
Bernard, pour qui la morale n’interdit pas de faire des expériences sur son prochain comme sur soi-
même. Ce que la morale interdit d’après lui, c’est de faire du mal aux autres. Canguilhem prend 
d’emblée ses distances avec cette idée en disant qu’elle ouvre un éventail de possibilités , selon la 
définition qu’on donne du bien et de la force avec laquelle on se croit tenu d’imposer ce bien aux 
hommes, et qui peut aller jusqu’à l’entreprise des camps d’extermination nazis, qu’il évoque sans la 
nommer : « rappelons pour mémoire - et triste mémoire - les exemples massifs d’un passé récent » 
(p. 44).  

§37 (p.44-46). Pour Canguilhem, une intervention chirurgicale n’est pas une expérimentation, 
car l’expérimentation est une question posée «sans préméditation d’en convertir la réponse en 
service immédiat  ». Autrement dit, l’intervention chirurgicale a une finalité thérapeutique et elle 
doit être tout entière subordonnée à cette finalité, dans la mesure où il s’agit avant tout d’«  une 
détresse à secourir  ». Envisager l’intervention chirurgicale comme une expérimentation, c’est 
possiblement compromettre la dimension de soin de cette intervention dans la mesure où le médecin 
pourrait être tenté de risquer des gestes susceptibles de porter atteinte à la santé ou à la vie de son 
patient à des fins de connaissance théorique. Il est néanmoins difficile de faire la distinction entre 
les deux puisqu’essayer un traitement chirurgical nouveau peut parfois s’apparenter à une 
expérimentation. Il revient donc à l’opérateur de faire la différence : c’est lui, et lui seul, qui sait 
quelle est son intention dans le geste médical qu’il accomplit, s’il cherche à soigner ou à connaître.  

§38 (p. 46). Deuxième question : le consentement du cobaye peut-il suffire à rendre légitime 
une expérimentation sur l’être humain ? Canguilhem pointe ici deux cas extrêmes : d’une part, des 
médecins, des chercheurs de laboratoire, des infirmiers pleinement conscients des finalités et des 
risques d’une expérience et qui s’y sont prêté sans hésitation dans l’unique but de contribuer à la 
solution d’un problème. Mais à l’autre bout de la chaîne, on trouve aussi des cas où des êtres 
humains, considérés comme marginaux ou inférieurs, se trouvent en fait contraints d’accepter parce 
qu'ils n’ont pas d’autre choix, parce qu’ils sont en situation de fragilité.  

§39 (p. 46-47). En l’absence de réponse catégorique, il convient donc d’être très prudent : il y 
a un nombre infini de cas et de nuances entre ces cas extrêmes et il est difficile de porter un 
jugement fiable « faute d’une connaissance complète des éléments du problème » (46). 

§40 (p.  47). À la possibilité de ce genre d’abus concernant le consentement des patients 
s’ajoute celle d’un abus du côté des chercheurs eux-mêmes qui «  invitent » les patients à réaliser 
quelque chose. Exemple problématique concernant la «  connaissance des premiers stades de 
développement de l’œuf humain  » (p.  47) : un gynécologue qui devait procéder à l’ablation de 
l’utérus de femmes les a invitées à avoir des rapports sexuels à date fixe pour pouvoir mener une 
observation des œufs fécondés une fois l’utérus enlevé. Qu’en penser ? Est-ce une intervention ou 
une expérimentation ? 

MP/MPI 7 (N. Landon)



Analyse « expérimentation en biologie  Expériences de la nature 2025/2026

§41 (p.  47-48). D’où «  le problème de l’expérimentation sur l’homme n’est plus un simple 
problème de technique, c’est un problème de valeur » (p. 47). Sans apporter de réponse catégorique, 
Canguilhem laisse clairement entendre à quel point il est nécessaire d’être prudent et de se 
demander « si le prix du savoir est tel que le sujet du savoir puisse consentir à devenir objet de son 
propre savoir » (p. 47).  

§42 (p. 48). Bilan. cette étude a voulu insister sur : l’originalité de la méthode biologique  ;  
l’obligation formelle de respecter la spécificité de son objet; la valeur d’un certain « sens de nature 
biologique » propre à la conduite des opérations expérimentales.  

§43 (p. 48-49). Canguilhem termine par une image destinée à mieux approcher le paradoxe de 
la biologie  : dans L’Électre de Jean Giraudoux, le personnage du mendiant médite sur la faute 
originelle des hérissons qui traversent les routes et se font écraser. Mais, pour Canguilhem, si cette 
question a un sens philosophique, elle n’a pourtant pas de sens biologique. « Les hérissons, en tant 
que tels, ne traversent pas les routes. Ils explorent à leur façon de hérisson leur milieu de hérisson, 
en fonction de leurs impulsions alimentaires et sexuelles » (p. 49). Il veut dire par là que chaque 
espèce a un monde qui lui est propre, et que l’espèce humaine n’est pas légitime à se poser en juge 
absolu du comportement des autres espèces. Mais précisément, la méthode expérimentale, « c’est 
[...] une sorte de route que l’homme biologiste trace dans le monde du hérisson, de la grenouille, de 
la drosophile, de la paramécie et du streptocoque ». C’est pourquoi la connaissance biologique a 
toujours tendance à être, d’emblée, maladroite et inadaptée dans son approche des espèces vivantes. 
Cela ne doit pas décourager l’approche scientifique, mais seulement lui donner conscience que la 
connaissance de la vie n’est pas linéaire ni entièrement rationnelle, elle doit se faire par 
« conversions imprévisibles », en s’efforçant de saisir un sens qui se révèle précisément au moment 
où il déconcerte notre entendement.

MP/MPI 8 (N. Landon)


	Analyse. I. Méthode. « L’expérimentation en biologie animale » (p. 17-49)

