
« Expériences de la nature » (2025-2026) 

DM facultatif – MPSIC – résumé type Centrale 
À rendre le mardi 06 janvier 2026 

 
Résumer en 200 mots ce texte. Un écart de 10 % en plus ou en moins sera accepté. Indiquer 
par une barre bien nette chaque cinquantaine de mots, puis, à la fin du résumé, le total 
exact. 
 

Notre époque de crise écologique systémique est un temps où sont remises en jeu les 
relations envers les animaux, les végétaux, les milieux. Ces relations doivent être réinventées. 
On peut pour cela se laisser affecter par les traditions animistes, étant établi que leurs relations 
aux altérités vivantes sont plus riches que les nôtres. Mais je doute qu’embrasser aveuglément 
la cosmologie complète de peuples amérindiens, dans une sorte de conversion de masse, 
constitue une solution adéquate à notre situation. 
 Par quels aspects précis de l’animisme, alors, pourrait-on se laisser affecter, nous 
héritiers de la modernité naturaliste (cette cosmologie qui oppose la « Nature » d’un côté et les 
humains de l’autre) ? Il me semble que les relations que les animistes entretiennent avec les 
animaux, les plantes et les rivières sont profilées de manière à permettre d’entrer en contact 
avec les non-humains, pour permettre un « commerce » soutenable avec eux, au sens ancien de 
ce mot, qui qualifie l’interaction négociée, aussi pacifiée et mutuellement bénéfique que 
possible, dans un contexte cosmopolite, contingent, toujours au risque de la discorde et du 
conflit. Un point commun de ces relations animistes avec les autres vivants, si on se penche par 
exemple sur l’animisme décrit par Descola lorsqu’il évoque les relations « politiques » des 
Achuars avec les singes laineux qu’ils chassent et le maïs qu’ils plantent, c’est qu’elles doivent 
permettre d’établir une interaction, la négociation d’un modus vivendi, impliquant des formes 
de réciprocité et non d’égalité, car celle-ci est impossible de droit ou de fait (quelle égalité entre 
vous et chacune des millions de bactéries qui peuplent votre système digestif ?). Dans les 
cultures animistes, l’invariant de ces relations, ce qui les caractérise, ce n’est pas l’égalitarisme 
abstrait, c’est qu’elles exigent toujours des égards, même à la chasse pour tuer et manger un 
singe, même avec un animal dit « nuisible », avec un framboisier ou un bosquet d’arbres 
sauvages dont on n’a pas d’usage. Voilà ce qu’on a perdu et nié avec le dualisme moderne tardif. 
 Les autres vivants, les milieux, étaient des entités auxquelles on devait des égards, des 
formes de réciprocité, du fait d’abord qu’elles font le monde qui nous fait. L’essence de la 
relation animiste, c’est-à-dire non moderne, avec d’autres formes de vie, c’est les égards. 
L’essence de la relation moderne, telle qu’inventée par ceux qui ont inventé l’idée tardive de 
« Nature », à l’inverse, c’est l’inutilité des égards envers les vivants et les non-humains : leur 
irrationalité. Voilà l’essence de la « Nature » des modernes : comme matière dépourvue de 
sensibilité et de significations propres, comme réserve de ressources dans laquelle puiser, la 
nature est ce envers quoi il est irrationnel et infantile d’avoir des égards. On le voit bien dans le 
discours des « adultes » prétendument « sérieux », en costume, qui dirigent le monde. Il serait 
« sentimental, absurde, arriéré, superstitieux » de manifester du respect ou de la compassion 
pour les animaux ou les végétaux, les rivières, les milieux. Pire : il faut dominer cette 
« Nature », l’organiser, la mettre au travail, la soumettre pour qu’elle ne nous submerge pas. 
Voilà le fond du mépris tranquille mais réel du moderne moyen à l’égard de tout écologisme : 
il regarde avec condescendance l’irrationalité des « écolos » qui revendiquent des égards envers 
ce qui est pour lui de la simple « matière ». Ce que le naturalisme, cette conception du monde 
occidental tardive, a créé en inventant la « Nature », ce n’est pas rien : ce sont les premières 
relations au monde qui se passent d’égards. L’humanité, à mon sens, n’avait jamais inventé 
cette idée aussi folle auparavant. 



« Expériences de la nature » (2025-2026) 

 Et ce contraste pourrait être étendu à d’autres collectifs humains, d’autres cultures, 
d’autres cosmologies, pour faire ressortir la bizarrerie de la métaphysique dualiste des 
modernes. Si l’on réexamine sous cet angle ce que l’anthropologie appelle « religions 
païennes », impliquant le culte des petits dieux des rivières et des bosquets dans la Grèce 
antique, des pénates et des nymphes romains, des divinités gauloises de la fertilité des champs, 
des kamis du shintoïsme japonais logés dans les forêts et les sources, on peut les comprendre 
autrement, hors de l’ethnocentrisme judéo-chrétien. Ce ne sont pas là des dieux au sens 
spiritualiste, mais des porteurs d’égards : ce sont les entités immanentes elles-mêmes (cette 
source, cette forêt) et pas un Esprit qui s’y surajoute. Cette rivière en tant qu’elle appelle des 
égards. À la charge de chaque culture, ensuite, d’inventer la nature et la forme rituelle de ces 
égards. 
 Pourquoi devrait-on des égards au monde vivant ? Mais parce que c’est lui qui a fait nos 
corps et nos esprits, capables d’émotions, de joie, de sens. C’est le monde vivant qui a sculpté 
toutes nos facultés jusqu’aux plus émancipatrices, dans un tissage constitutif avec les autres 
formes de vie. C’est lui qui nous maintient debout face à la mort, par sa perfusion continue et 
joyeuse de vie (cela s’appelle, entre autres, « respirer »). Débranchez ce lien à lui et tout est 
fini. C’est ce qu’on appelle l’éco-évolution. Conséquemment, la question s’inverse : comment 
a-t-on pu devenir assez fous pour croire qu’il est irrationnel d’avoir des égards envers ce qui 
nous a faits et qui assure à chaque instant les conditions de notre vie et de notre félicité 
possible ? Il faut inverser le fardeau de la preuve. C’est aux idéologues de la modernité de nous 
démontrer que ces égards sont irrationnels (souhaitons-leur bon courage). 
 Comment ont-ils opéré ce tour de passe-passe sur les derniers siècles ? Il leur a suffi de 
mécaniser le monde vivant, de le désanimer, de le désenchanter. D’imaginer un Dieu créateur, 
puis de projeter ce dernier hors du monde sensible, devenu donc profane, c’est-à-dire réserve 
de ressources faite pour notre bon plaisir, et destinée à produire de la « valeur » économique. 
Alors que c’était notre environnement donateur, au sens où il nous a tout donné, jusqu’à 
aujourd’hui et pour demain.  
 Ce qui se joue aujourd’hui, c’est que nos relations au vivant, aux abeilles pollinisatrices, 
aux forêts anciennes, aux animaux de ferme, à la microfaune des sols, sont à réinventer : ce sont 
ces égards qu’il faut repenser. 
 Il ne s’agit pas pour autant d’une nostalgie antimoderne rêvant de temps anciens où l’on 
vénérait la « Nature », où elle était sacrée : c’est précisément l’effort du concept d’égards que 
de déplacer tout le champ du problème en dehors de l’opposition entre sacré et profane, entre 
vénérer et exploiter. Car c’est là toujours le même dualisme. Et, d’ailleurs, sacraliser n’est pas 
une bonne description ethnographique de ce que les peuples non modernes font envers leurs 
milieux (qui n’est pas la « Nature »). Sacraliser est le concept dualiste que notre tradition a 
élaboré en contraste binaire avec « exploiter » : il y a le profane, matière à extraire sans égards, 
et le sacré, immatériel à ne pas toucher du tout (or les non-modernes, en fait, tuent, mangent, 
rusent, exploitent, cueillent, mais aussi sèment, récoltent leur « sacré »). Les ethnographes 
modernes du début du XXe siècle n’ont souvent fait que projeter leur concept dualiste de sacré 
sur les formes rituelles et pratiques des autres peuples, qui ne sont pas vénération et sacralisation 
absolues, mais relations jamais dépourvues d’égards. 
 

Baptiste Morizot, Manières d’être vivant. Enquête sur la vie à travers nous (2020) 


