« Expériences de la nature » (2025-2026)

Dissertation n° 1 — Fourastié
Proposition de correction

N.B. Amorce

Comme je I’ai déja indiqué, le jury apprécie particulicrement les amorces par
contextualisation simple, c’est-a-dire se servant du texte résumé pour introduire la citation qui
en est tirée. C’est donc ce que je proposerai dans I’introduction infra.

I1 était cependant possible d’utiliser une référence extérieure. Le mythe de Prométhée,
¢tait ainsi une amorce particuliérement judicieuse puisqu’elle est en lien direct avec la pensée
de Jean Fourasti¢. Comme nous 1’avons indiqué dans notre introduction générale, ce mythe —
tel qu’il est rapporté dans le Protagoras de Platon — met en lumicre 1’essentielle inadaptation
de I’étre humain a la nature et souligne I’importance de la technique (des « arts ») qui, en
palliant cette déficience, permet a I’humanité d’échapper au déterminisme naturel et de s’élever
au-dessus des autres especes animales.

[introduction]

[amorce] Dans un ouvrage intitulé Pourquoi nous travaillons écrit en 1959,
I’économiste francais Jean Fourastié s’¢léve contre I’idéalisation d’une vie primitive proche de
la nature. [citation] Loin de partager cette nostalgie, Jean Fourastié affirme : « A une humanité
sans travail et sans technique, le globe terrestre ne donne qu'une vie limitée et végétative :
quelques centaines de millions d'individus subsistant animalement dans quelques régions
subtropicales. Nous sommes obligés de transformer la nature et souvent méme de la détruire
pour subsister seulement, et plus encore pour satisfaire nos facultés supérieures d’activité et de
pensée. » [analyse] L’auteur commence par peindre sous des couleurs trés sombres le sort
d’une humanité dépendant enticrement de la nature, du « globe terrestre ». La vie offerte a
I’homme par ce dernier est en effet placée sous le signe de la restriction — il est du reste
révélateur que Jean Fourasti¢ utilise pour I’évoquer une négation restrictive. L’adjectif
« limitée » dénote I’enfermement, I’absence d’extension ; a 1’état naturel, I’homme ne dispose
que de possibilités restreintes, aussi bien quantitativement (« quelques millions d’individus »)
que qualitativement. Il est réduit a une vie « végétative » ou « animale » c’est-a-dire a des
formes de vie inférieures. La nature condamne ainsi I’homme a une survie misérable. Aussi
I’auteur montre-t-il, dans la seconde phrase de la citation, I’importance décisive du travail, dont
le role est de « transformer la nature » afin qu’elle satisfasse des besoins humains qui excedent
les possibilités de la nature. Pour ce faire, ’homme utilise la « technique », c’est-a-dire des
procédés particuliers permettant la transformation de la matiere, 1’exploitation du « globe
terrestre ». Travail et technique seraient ainsi les instruments d’un nécessaire dépassement des
limites naturelles, permettant & I’homme non seulement de vivre mais de déployer pleinement
la forme de vie « supérieure » qui est la sienne. [problématisation] Néanmoins, la présentation
positive de la possible destruction de la nature par ’activit¢é humaine souligne la posture
polémique de I’auteur et nous invite a nuancer la plupart de ses assertions : la peinture de la
nature comme une cruelle maratre, la conception d’un étre humain transcendant la nature au
point de rompre avec elle, le mépris pour les autres formes de vie qu’implique cette position.
[problématique] Cette citation de Jean Fourasti¢ nous conduit ainsi a interroger 1’expérience
prométhéenne de la nature. Travail et technique sont-ils le garant d’une existence véritablement
humaine, impliquant une transformation violente et un ¢loignement bénéfique de la nature ? Ne
risquent-ils pas, au contraire, de mettre en danger I’humanité et de lui faire oublier son lien



« Expériences de la nature » (2025-2026)

essentiel a la nature ? [rappel des ceuvres] Nous répondrons a ces questions a la lumiere du
roman Vingt mille lieues sous les mers que Jules Verne publia en feuilleton en 1869 et 1870, de
La Connaissance de la vie de Georges Canguilhem, recueil d’études philosophiques paru en
1952, augment¢ et réédité en 1965, et du Mur invisible, roman de Marlen Haushofer datant de
1963. [annonce du plan] Certes, ce corpus corrobore dans une large mesure la pensée de Jean
Fourastié¢ : la nature y apparait en inadéquation avec nos besoins, nous obligeant a la
transformer pour vivre une existence pleinement humaine. Cependant, nos ceuvres mettent en
lumicre les limites et les dangers d’une telle pensée : relativisant la cruauté de la nature, elles
soulignent surtout les conséquences négatives que le travail et la technique peuvent avoir sur la
vie humaine. Aussi serons-nous amenés, dans un dernier temps de notre réflexion, a repenser
le statut et les enjeux de 1’expérience prométhéenne de la nature, en réinscrivant I’homme au
sein de la nature et des vivants.

[I. These]

Jean Fourastié, s’opposant aux tenants de 1’« 4ge d’or » ou du « paradis terrestre »,
affirme avec force que la « nature naturelle » ne répond en rien aux besoins spécifiques des
étres humains. Aussi le travail et la technique sont-ils les clés d’une vie proprement humaine.

[I.1. Une « maratre nature » pour ’homme]

L’auteur le souligne avec insistance et ce dés la citation de Ronsard qu’il choisit de
placer en exergue de son texte : la nature, loin d’étre favorable a 1’espéce humaine, lui est une
dure maratre. L’homme aurait bien tort de compter sur les dons d’un « globe terrestre » qui lui
sont inadaptés. Dans « La pensée et le vivant », Georges Canguilhem met lui aussi en lumicre
ce probléme spécifiquement humain : « [I’homme] pressent que d’autres étres que lui [...]
possédent [...] un accord sans probléme entre des exigences et des réalités » (p. 13).
Contrairement a celles des autres vivants, ses « exigences » sont en décalage avec les
« réalités » de la nature. La narratrice du Mur invisible de Marlen Haushofer, contrainte de
survivre dans un milieu naturel bien souvent « inhospitalier » (p. 62 ou 144), fait I’expérience
de ce décalage. « Mal armée » (p. 97) face a la nature, mal protégée des rigueurs de I’hiver,
dépourvue de tout sens de 1’orientation (cf. p. 145), taraudée par des « besoins non naturels »
(Fourastié)!, elle est douloureusement consciente de son inadaptation. Aussi se considére-t-elle
comme « cette créature qui seule n’avait pas sa place ici» (p. 73), au sein de la « nature
naturelle », par opposition aux « créature[s] parfaitement adaptée[s] » que sont les animaux
(p. 132). Si cette perspective est bien moins présente dans Vingt mille lieues sous les mers de
Jules Verne, on peut néanmoins noter que la nature apparait dans de nombreuses pages du
roman comme une adversaire redoutable pour ’homme. Tandis que la vie végétale et animale
surabonde dans tous les milieux, I’homme apparait singuliérement démuni lorsqu’il affronte la
nature « sans travail et sans technique ». « Il ne faut donc pas compter sur les secours de la
nature, mais sur nous-mémes » (II, 16, p. 511), affirme le capitaine Nemo lors de 1’épisode de
I’emprisonnement sous la banquise, une déclaration dont on peut généraliser la portée a
I’existence humaine dans son ensemble.

! On pense par exemple au pain, dont le manque tourmentera la narratrice jusqu’au bout (cf. p. 63-64). Cet aliment
symbolise en effet, et ce depuis I’ Antiquité grecque, la civilisation par opposition a la vie primitive, la culture en
rupture avec la nature.



« Expériences de la nature » (2025-2026)

[I.2. Transformer la nature pour survivre]

Cet écart entre ce que le globe terrestre nous donne et ce que nous devrions recevoir
« pour subsister seulement » rend nécessaire la transformation de la nature. Par son travail, par
son usage de la technique, I’homme « rend la nature consommable » (§ 10) : seul parmi les
vivants, il produit ainsi les conditions de son existence. Dans « Le normal et le pathologique »,
Canguilhem rappelle cette spécificité : au lieu de « supporter passivement » le milieu naturel
dans lequel il vit, I’étre humain altére constamment ce milieu par son « travail », son « activité
technique » (p. 209). Altérer, ¢’est-a-dire « rendre autre, changer, modifier » — transformer —
mais aussi « détériorer, dénaturer, dégrader » — détruire. Ailleurs, Canguilhem rappelle la
pensée de Descartes pour qui ’homme a «le droit et le devoir d’exploiter la matiére »
(« Machine et organisme », p. 138). Cette exploitation est mise en scene dans le roman de
Verne a travers 1’aquaculture de Nemo : « Mes troupeaux [...] paissent sans crainte les
immenses prairies de 1’océan. J’ai 1a une vaste propriété que j’exploite moi-méme » (I, 10,
p. 124) déclare-t-il. Le capitaine tire de ses élevages et ses cultures sous-marines des produits
qui seront transformés pour répondre aux besoins de 1’équipage du Nautilus : mets, étoffes,
teintures, parfums, literie, plume, encre, etc. (cf. p. 124-125). Mais c’est dans Le mur invisible
que D’expérience prométhéenne de la nature est la plus abondamment représentée. Contrainte
de survivre en pleine nature, la narratrice prend trés vite la décision de travailler la terre : « je
devais absolument découvrir un terrain susceptible d’étre transformé en petit champ » (p. 50).
Dans cette phrase, 1’'usage du verbe devoir, exprimant I’obligation, et I’idée explicite de
transformation font écho a la pensée de Jean Fourastié. Aprés avoir cherché pendant des jours
une terre suffisamment fertile, la narratrice, armée d’une pelle et d’une béche, retourne la terre
(quatre jours de « travail [...] trés pénible », p. 54), puis plante les pommes de terre. Le premier
repas qui suit la récolte — « une pleine casserole de pommes de terre [...] avec du beurre frais »
(p. 133), c’est-a-dire deux « créations du travail humain » (Fourasti¢, § 3) — permet au
personnage de se sentir « pleinement rassasiée » (ibid.) pour la premiere fois depuis la
catastrophe.

[I.3. Transformer voire détruire la nature pour vivre une existence pleinement
humaine]

« Plus encore », travail et technique nous permettent de déployer une vie pleinement
humaine, caractérisée par des « facultés supérieures d’activité et de pensée ». Or la « hiérarchie
biologique » (Fourastié, § 6) ainsi établie, qui place I’existence humaine au-dessus des autres
formes de vie, est loin d’étre absente de notre corpus. Chez Haushofer, la narratrice craint ainsi
de déchoir en deg¢a de I’humanité si elle ne se force pas a accomplir certaines actions
spécifiquement humaines : « Si j’agissais autrement, j’aurais sans doute peur de cesser peu a
peu d’appartenir au genre humain et je craindrais de me mettre a ramper sur le sol, sale et
puante, en poussant des cris incompréhensibles » (p. 51). « Un homme ne vit pas uniquement
comme un arbre ou un lapin » (« N&P », p. 200) nous rappelle quant a lui Canguilhem : la vie
humaine se distingue bien de la vie végétative mais aussi d’une vie purement animale. C’est ce
que souligne un autre passage de ce texte : « vivre, pour I’animal déja, et a plus forte raison
pour I’homme, ce n’est pas seulement végéter » (« N&P », p. 215). « A plus forte raison » : on
retrouve bien dans cette phrase la gradation présente dans la citation de Jean Fourasti¢. Or le
philosophe souligne que la satisfaction des « facultés supérieures » de I’homme ne va pas sans
violence a 1’égard de la nature. Ainsi en est-il de la /ibido sciendi, 1’« insatiable passion de
connaitre » qui se présente bien souvent « armée du fer », exergant sur les objets de son étude
une « violence licite » (« Exp. », p. 22 — Canguilhem cite ici une thése de médecine de 1735).



« Expériences de la nature » (2025-2026)

Dans Vingt mille lieues sous les mers, on voit que le processus de civilisation? de I’humanité
va de pair avec une transformation toujours plus importante de la nature, avec des progres
techniques toujours plus poussés comme le Nautilus qui permet & Nemo et ses compagnons de
transcender leur condition naturelle : « [le Nautilus] a besoin d’électricité pour se mouvoir,
d’élément pour produire son électricité, de sodium pour alimenter ses ¢léments, de charbon
pour faire son sodium, et de houilléres pour extraire son charbon » (II, 10, p. 425) souligne ainsi
le capitaine Nemo. Et 1’on n’est guére surpris que le créateur d’une telle merveille
technologique constitue « le plus admirable type » humain qu’Aronnax ait jamais rencontré (I,
8, p.98). A I’inverse, les «naturels» papouas ne se distinguent que difficilement de
I’animalité : « Sont-ce des singes ? s’écria Ned Land. / — A peu prés, répondit Conseil, ce sont
des sauvages » (I, 22, p. 253). Ces indigenes ne sont donc pas sans évoquer les « individus
subsistant animalement dans quelques régions subtropicales » dont parle avec condescendance
Jean Fourastié.

L homme apparait ainsi comme un « étre vivant étrange » (Fourastié, § 5) qui ne peut
se suffire des dons du globe terrestre. Son rapport a la nature doit nécessairement étre médiatisé
par le travail et la technique afin de Iui permettre de « subsister seulement » et de mener une
existence véritablement humaine. Pour autant, nos ceuvres permettent de discuter le propos
catégorique de Jean Fourastié, de nuancer tant sa critique de la nature que son éloge
inconditionnel du travail et de la technique.

[I1. Antithése]
[I1.1. Une mére nature ?]

Sans revenir forcément aux mythes dénoncés par Jean Fourasti¢é dans le premier
paragraphe du texte, il semble excessif de dénier a la nature toute générosité envers 1’humanité.
Méme les Préalpes autrichiennes du Mur invisible, a priori si peu propices a la survie humaine,
offrent a la narratrice des dons précieux : I’eau « claire et fraiche » de la fontaine —« la
meilleure eau » qu’elle ait jamais bue (p. 62) ; « les épinards d’ortie, la laitue sauvage et les
bourgeons de pins » (p. 63) qui se substituent a ses aliments habituels ; les framboises, si
abondantes et parfumées, qui apaisent sa fringale de sucre (cf. p. 99-101). Chez Jules Verne,
la nature est bien souvent présentée non comme une maratre mais comme une mere : la mer est
une « nourrice prodigieuse, inépuisable » selon Nemo (I, 10, p. 125) ; quant a la terre, elle prend
des allures de paradis terrestre lors de 1’expédition sur I’ile des Papouas. Légumes frais, fruits
énormes et délicieux, gibier : c’est un véritable pays de Cocagne que découvrent les trois
personnages. Et Aronnax d’insister sur le fait que tout cela est « donné gratuitement »
(Fourasti¢, § 1), «sans culture » (p. 240 a propos de I’arbre a pain; p. 243 a propos des
sagoutiers), ¢’est-a-dire sans qu’il soit besoin de travailler?.

2 Rappelons que la civilisation est, dans ce sens, le « fait pour un peuple de quitter une condition primitive (un état
de nature) pour progresser dans le domaine des mceurs, des connaissances, des idées ».

3 Les exemples pour illustrer cet argument sont trés nombreux dans Vingt mille lieues sous les mers. On pourrait
ainsi évoquer les pétrels, oiseaux si huileux que les habitants des iles Féro€ s’en servent comme de « lampes »
naturelles — méme si la nature ne va pas jusqu’a les « munir d’une meche » comme le fait remarquer avec humour
Conseil (II, 14, p. 483). Le texte de Jean Fourasti¢, en évoquant le don libéral de I’oxygene (§ 8), nous invitait
également a convoquer 1’épisode de 1’asphyxie sous la banquise et I’¢lan de gratitude de Conseil devant la
générosité de la nature : « Ah ! faisait Conseil, que c’est bon, I’oxygene ! Que monsieur ne craigne pas de respirer.
Il'y en a pour tout le monde » (I, 17, p. 517).



« Expériences de la nature » (2025-2026)

[IL.2. La destruction de la nature comme menace pour la survie humaine]

En outre, la présentation positive de la violence faite a la nature étonne. L’économiste
semble méconnaitre la relation de dépendance qui existera toujours entre I’homme et la nature.
Dans « Le vivant et son milieu », Canguilhem explore I’histoire de la notion de milieu et du
« rapport organisme-milieu ». Méme si le philosophe s’oppose a une conception déterministe
du milieu, méme s’il rejoint I’idée que tout étre vivant est créateur de son milieu, il ne va pas
jusqu’a défendre I’idée d’une « autonomie » vis-a-vis du milieu. La notion de débat
(Auseinandersetzung), qu’il emprunte a Kurt Goldstein, permet de rendre compte de I’idée
d’une dialectique entre organisme et milieu, dans laquelle chaque pole modifie I’autre. Or le
milieu propre de I’homme, s’il est « altéré » par I’activité technique, n’en garde pas moins une
dimension irréductiblement naturelle. Dés lors, si le travail et la technique sont susceptibles de
détruire la nature, ils risquent d’affecter notre existence, de menacer la survie de I’humanité.
C’est dans Vingt mille lieues sous les mers que cette idée est illustrée de la maniere la plus
évidente. A plusieurs reprises dans le roman, Aronnax dénonce 1’action violente de I’homme
sur la nature. Ainsi, dans un passage qui annonce la notion d’écosystéme, il met en lumiére les
conséquences catastrophiques de I’extermination des lamantins : « Et savez-vous, ajoutai-je, ce
qui s’est produit, depuis que les hommes ont presque anéanti ces races utiles ? C’est que les
herbes putréfiées ont empoisonné I’air, et I’air empoisonné, c’est la fievre jaune qui désole ces
admirables contrées » (I, 17, p. 528)*. L’action destructrice de ’homme se retourne contre lui :
pour s’en étre pris a la nature, le voici victime d’une terrible maladie. On peut interpréter dans
ce sens la mystérieuse catastrophe qui ouvre le roman de Marlen Haushofer. Pour la narratrice,
le spectacle au-dela du mur prouve qu’une partie de I’humanité a choisi de mettre la technique
au service d’une entreprise de destruction de la vie : « [jle décidai qu’il s’agissait d’'une arme
nouvelle qu’une des grandes puissances était parvenue a tenir secréte ; [...] toute I’affaire me
sembla I’invention humaine la plus diabolique qu’avait pu concevoir le cerveau de I’homme »
(p. 48). Or il semble n’y avoir aucun « vainqueur » (ibid.) dans cette expérience mortifere : les
hommes ont été, 1a encore, victimes de leur propre pouvoir destructeur.

[IL.3. Travail et technique contre «la satisfaction de nos facultés supérieures
d’activité et de pensée »]

On le voit : les effets de la technique sur ’humanité ne sont pas forcément positifs. Il en
va de méme du travail. Loin de toujours permettre a I’étre humain de s’élever vers une forme
de vie «supérieure », il le réduit parfois a une existence misérable. Ainsi 1’expérience
laborieuse de la narratrice du Mur invisible est souvent présentée comme une épreuve voire
une « torture » (p. 232). C’est notamment le cas lors du premier été, qui apparait dans ses
souvenirs « accablé de labeur et de peine » (p. 64) : « je me sentais continuellement abrutie »,
poursuit la narratrice. Or ’emploi du verbe abrutir est ici significatif: le travail rend la
narratrice semblable a une béte brute, c’est-a-dire a un animal considéré dans ce qu’il a de plus
primitif et de plus éloigné de ’homme. Loin de déployer pleinement ses « facultés supérieures
d’activité et de pensée », la femme « subsiste animalement »°. Chez Jules Verne, on comprend
que l’exploitation de la nature ne sert pas I’ensemble de I’humanité. Elle peut en effet

4 On peut rapprocher cette idée de rupture de 1’équilibre naturel du passage ou, dans Le Mur invisible, Marlen
Haushofer évoque la prolifération des chevreuils : « On est en train de payer le fait que toutes les bétes de proie
aient été décimées depuis longtemps» (p.119). La encore, I’homme « paye» (c’est-a-dire « subit les
conséquences de ») son action destructrice — ici la décimation des prédateurs naturels.

5 La narratrice souligne du reste que son activité laborieuse la fatigue tant qu’elle I’empéche de penser : « Je ne
bougeais pas non plus car chaque mouvement me faisait mal, et je voulais rester assise au soleil, [...] sans penser
arien » (p. 138). La voici réduite a une vie végétative.



« Expériences de la nature » (2025-2026)

s’accompagner de 1’exploitation de certains hommes. C’est le cas des pécheurs de perles
évoqués par le capitaine Nemo. Ce « triste métier » (I, 2, p. 308) met en danger la santé et
méme la vie des pécheurs — ulcérations aux yeux, plaies diverses voire apoplexie sont leur lot.
Or ces malheureux, qui rendent possible le lucratif commerce des perles, ne touchent qu’un
salaire de misére. « C’est odieux », commente avec raison le professeur Aronnax (ibid.). Autre
contexte, autre type exploitation de I’homme : comme nous le rappelle La Connaissance de la
vie, I’essor industriel et la nécessité de produire en masse pour satisfaire les « besoins non
naturels » de la société de consommation ont conduit a la mise en place, dés la fin du XIX®
siecle, d’une organisation scientifique du travail. Cette derniére est fondée sur '« assimilation
exclusivement techniciste de I’organisme humain a la machine » (« M&O », p. 162). Les
travailleurs ne sont pas seulement réduits a une vie animale ou végétative : ils deviennent pure
maticére, rouages mécaniques. Aussi certains penseurs ont-ils suggéré de s’inspirer des
« peuplades primitives » (ibid.) pour revenir a un usage plus naturel — et plus humainement
épanouissant — de la technique.

Notre corpus permet donc de nuancer les affirmations de Jean Fourastié. Face a une
nature parfois généreuse, le travail et la technique peuvent se révéler négatifs pour la vie
humaine lorsqu’ils méconnaissent notre dépendance a la nature et lorsqu’ils sont synonymes
d’aliénation ou d’exploitation de I’étre humain. Or, le dernier exemple que nous avons
convoqué nous invite a relativiser I’opposition entre nature et humanité sur laquelle est fondée
la pensée de 1’économiste.

[III. Synthése]
[II1.1. La technique comme don de la nature]

I1 convient tout d’abord de repenser le statut de la technique, c’est-a-dire de I’ensemble
des procédés que met en ceuvre 1’activité laborieuse de I’homme. Si Jean Fourastié I’envisage
comme une rupture avec la nature, nos ceuvres soulignent au contraire sa dimension
«naturelle ». La technique apparait en cela comme un don fait & I’espéce humaine par une
nature généreuse. Canguilhem 1’affirme avec force : I’homme est « en continuité avec la vie
par la technique» (« M&O», p.164). Selon lui, D’activité technique est « aussi
authentiquement organique que celle de la fructification des arbres et, primitivement, aussi peu
consciente de ses régles et des lois qui en garantissent 1’efficacité, que peut I’étre la vie
végétale » (p. 155). Sont paradoxalement rapprochées ici la technique humaine et la « vie
végétale » que Jean Fourastié présentait comme antinomiques. S’inspirant des analyses des
ethnographes, Canguilhem brouille ainsi la fronti¢re entre le naturel et I’artificiel, comme dans
cette phrase fondée sur un chiasme : « Un outil, une machine ce sont des organes, et des organes
sont des outils ou des machines » (p. 148). C’est précisément ce que réalise la narratrice chez
Marlen Haushofer. Confrontée pour la premiére fois a la nécessité de transformer la nature,
elle est amenée a reconsidérer le statut de ses propres mains qu’elle pergoit désormais comme
ses « principaux outils de travail » (p. 95) : « Je pris conscience petit & petit de tout ce que je
pouvais réaliser avec mes mains. La main est un outil merveilleux » (p. 159). Du reste, les
« facultés supérieures d’activité et de pensée » qui caractérisent ’homme dépendent de ces
outils organiques : « Souvent je me disais que si des mains avaient subitement poussé a Lynx il
n’aurait pas tardé a penser et a parler » (p. 160). Si le roman de Jules Verne n’explore pas
véritablement cette perspective, il nous invite cependant a réfléchir a la relation qui se noue
entre technique et nature. Le Nautilus, « chef d’ceuvre de I’industrie moderne » (I, 16, p. 162),
pourrait représenter un ¢loignement de la nature, voire une volonté de rupture avec elle. Il n’en



« Expériences de la nature » (2025-2026)

est rien : c’est au contraire en s’inspirant de la nature et de ses formes que Nemo — ingénieur
biomiméticien avant ’heure — a congu et construit son submersible. Technique et nature se
rejoignent.

[ITL.2. Une invitation a réinscrire la vie humaine au sein du vivant]|

Deés lors, il nous faut repenser la place de I’homme par rapport a la nature et relativiser
la hiérarchie entre les vivants établie par Jean Fourasti¢. Dans La Connaissance de la vie,
Canguilhem s’insurge ainsi contre la prétention humaine a s’ériger en « régne séparé »
(« P&V », p. 13), prétention qui a pour corollaire une « ironie teintée de piti¢ » (ibid.) a I’égard
des autres formes de vie. Ce type d’attitude repose sur la croyance erronée en
I’« indépendance » des inventions de notre pensée « a 1’égard des sommations du besoin et des
pressions du milieu » (ibid.). Or la vie humaine ne constitue pas une exception. Aussi le
philosophe nous invite-t-il a la réinscrire au sein du vivant : il est parfois salutaire de « se sentir
bétes » (p. 16). Chez Jules Verne, les personnages vont vivre, grice a la technique, des
expériences inédites les amenant a prendre conscience de leur appartenance au grand tout de la
nature. De nombreux passages du roman semblent ainsi relativiser la spécificit¢é humaine :
lorsque Conseil reconnait des « droits » aux phoques (II, 14, p. 487) ou lorsque le pathétique
humain fait écho au pathétique animal (la mere et son bébé, la baleine et son petit), I’existence
humaine est mise sur le méme plan que la vie animale. Il est alors significatif que les réves
d’Aronnax mettent en scéne le fantasme d’une vie différente, animale ou « végétative » : « je
révais que mon existence se réduisait a la vie végétative d’un simple mollusque » (II, 10,
p. 432). Mais c’est dans Le Mur invisible que la mise en cause de la supériorité humaine est
la plus évidente. Isolée du reste du monde, la narratrice du roman se rapproche de ses animaux
domestiques : « je commencai a me sentir le chef de notre étrange famille » (p. 55). Il n’est plus
question de « hiérarchie biologique » (Fourasti¢, § 6) entre vache et veau, chien, chats et étre
humain : tous appartiennent & une méme « famille », qui est aussi présentée comme un « clan »
(p. 141) ou une « meute » (p. 59). Ces derniers mots, qui dénotent la primitivité ou I’animalité,
ne sont plus percus négativement. La narratrice en vient méme a se rapprocher d’une « vie
végétative » : « je ressemble davantage a un arbre qu’a un étre humain, une souche brune et
coriace » (p. 96).

[II1.3. Une invitation a repenser notre usage du travail et de la technique pour
qu’ils ne soient pas destructeurs de la nature]

Canguilhem nous rappelle que, lorsque I’homme est « congu comme un étre
transcendant a la nature », il en retire la « possibilité et le devoir d’une technique d’exploitation
de la nature » (« M&O », p. 138). Si, au contraire, I’homme est réintégré au sein de la nature,
si sa vie est réinscrite parmi les autres formes de vie, ne doit-il pas mettre travail et technique
au service de la préservation de la nature plutdét que de sa destruction ? Le philosophe nous
rappelle du reste que, contrairement aux autres vivants, « ’homme peut apporter plusieurs
solutions & un probléme posé par le milieu » (« V&M », p. 181). A lui donc de choisir la
solution la plus respectueuse de la nature. Dans Vingt mille lieues sous les mers, le capitaine
Nemo incarne cette attitude. Eprouvant une infinie gratitude a 1’égard de la mer dont il dépend

6 Une autre maniére d’utiliser Vingt mille lieues sous les mers dans cet argument : s’appuyer sur la relativisation
non des différences interspécifiques (« qui concerne des especes différentes ») mais des différentes formes de la
vie humaine. Aprés avoir assimilé les Papouas a des singes, Conseil reconnait leur humanité : « On peut étre
anthropophage et brave homme, répondit Conseil » (I, 22, p. 257). Quant a Nemo, il suggere que les sauvages ne
sont pas ceux que 1’on croit. Tout homme est pour lui un « sauvage » ; peut-&tre méme les hommes occidentaux,
oublieux de leur lien a la nature, le sont-ils davantage que les autres (cf. I, 22, p. 254).



« Expériences de la nature » (2025-2026)

entierement (« Oui ! je ’aime ! », I, 10, p. 125), il congoit I’innovation technique comme un
moyen de vivre au plus proche de la nature, tout en la respectant et en la préservant. Il rejette
ainsi le triste « privilége réservé a I’homme » que serait la destruction de la nature : « A quoi
bon, répondit le capitaine Nemo, chasser uniquement pour détruire ! » (II, 12, p. 456). La
narratrice du Mur invisible n’a, pour sa part, pas choisi la vie au sein de la nature qu’elle
expérimente. C’est contrainte et forcée qu’elle renoue avec des techniques rudimentaires
d’exploitation de la nature, a 1’aide de quelques outils comme « le fusil et la carabine, les
jumelles, et aussi la faux, le rateau et la fourche » (p. 49-50). Elle ressent cependant les effets
bénéfiques de ce rapport moins artificiel a la nature. Transformer son milieu naturel sans le
détruire ni le dénaturer, prendre soin des animaux domestiques dont on a la responsabilité,
veiller a la préservation des espéces sauvages : tout cela permet de déployer une existence a la
fois plus authentiquement humaine et plus harmonieusement naturelle.

[conclusion]

[synthese] Les pouvoirs du travail et de la technique sont ainsi au cceur de la conception
prométhéenne qui se déploie dans le texte de Jean Fourastié et que 1’on retrouve de fagon plus
ou moins évidente dans les ceuvres de notre corpus. Grace a eux, I’humanité parviendrait non
seulement a « rendre la nature consommable » (Fourasti¢, § 10) mais aussi a échapper a la « vie
limitée et végétative » que le « globe terrestre » lui réservait. Pourtant, nos auteurs nous
montrent également que travail et technique ne sont pas sans dangers. Le rapport au monde
qu’ils déterminent peut conduire ’homme vers un oubli problématique de son lien a la nature,
vers la croyance fallacieuse en un « regne séparé » (Canguilhem). Aussi, loin de toujours
permettre la survie de 1’étre humain et le déploiement de son humanité, ils peuvent aussi les
menacer. La vie humaine ne s’en trouve alors pas épanouie mais paradoxalement « limitée ».
En réalité, nos ceuvres soulignent qu’on aurait tort d’opposer I’humanité dotée de la technique
a la nature. Lorsque Canguilhem et Marlen Haushofer rappellent la dimension organique de
’activité technique, lorsque Jules Verne rapproche de manicre paradoxale I’artificiel du naturel,
ils réintegrent ’homme parmi les vivants. La fiction peut alors imaginer un autre rapport, plus
respectueux, de ’humanité a la nature, tel que I’expérimentent le capitaine Nemo au fond des
mers et la narratrice du Mur invisible, entre chalet et alpage. [ouverture] La menace
grandissante que les activités humaines représentent pour la nature — et donc pour I’humanité
elle-méme — a conduit Hans Jonas a s’inquiéter de la perspective d’un « Prométhée
définitivement déchainé’ » (Le Principe responsabilité). Prométhée, allégorie du pouvoir
humain sur la nature, semble désormais déployer une puissance sans limites, incontrolée. Pour
le philosophe, 1’enjeu majeur de notre temps est donc de forger & Prométhée des chaines
nouvelles, d’« établir une éthique qui empéche le pouvoir de ’homme de devenir une
malédiction pour lui-méme ».

" Rappelons que Zeus, pour punir Prométhée de son vol, I’enchaine sur une montagne et le condamne & avoir
chaque jour le foie dévoré par un aigle.



