
« Expériences de la nature » (2025-2026) 

 1 

Dissertation n° 1 – Fourastié 
Proposition de correction 

 
 
 
N.B. Amorce 
 Comme je l’ai déjà indiqué, le jury apprécie particulièrement les amorces par 
contextualisation simple, c’est-à-dire se servant du texte résumé pour introduire la citation qui 
en est tirée. C’est donc ce que je proposerai dans l’introduction infra. 

Il était cependant possible d’utiliser une référence extérieure. Le mythe de Prométhée, 
était ainsi une amorce particulièrement judicieuse puisqu’elle est en lien direct avec la pensée 
de Jean Fourastié. Comme nous l’avons indiqué dans notre introduction générale, ce mythe – 
tel qu’il est rapporté dans le Protagoras de Platon – met en lumière l’essentielle inadaptation 
de l’être humain à la nature et souligne l’importance de la technique (des « arts ») qui, en 
palliant cette déficience, permet à l’humanité d’échapper au déterminisme naturel et de s’élever 
au-dessus des autres espèces animales. 
 
 
[introduction] 

[amorce] Dans un ouvrage intitulé Pourquoi nous travaillons écrit en 1959, 
l’économiste français Jean Fourastié s’élève contre l’idéalisation d’une vie primitive proche de 
la nature. [citation] Loin de partager cette nostalgie, Jean Fourastié affirme : « À une humanité 
sans travail et sans technique, le globe terrestre ne donne qu'une vie limitée et végétative : 
quelques centaines de millions d'individus subsistant animalement dans quelques régions 
subtropicales. Nous sommes obligés de transformer la nature et souvent même de la détruire 
pour subsister seulement, et plus encore pour satisfaire nos facultés supérieures d’activité et de 
pensée. » [analyse] L’auteur commence par peindre sous des couleurs très sombres le sort 
d’une humanité dépendant entièrement de la nature, du « globe terrestre ». La vie offerte à 
l’homme par ce dernier est en effet placée sous le signe de la restriction – il est du reste 
révélateur que Jean Fourastié utilise pour l’évoquer une négation restrictive. L’adjectif 
« limitée » dénote l’enfermement, l’absence d’extension ; à l’état naturel, l’homme ne dispose 
que de possibilités restreintes, aussi bien quantitativement (« quelques millions d’individus ») 
que qualitativement. Il est réduit à une vie « végétative » ou « animale » c’est-à-dire à des 
formes de vie inférieures. La nature condamne ainsi l’homme à une survie misérable. Aussi 
l’auteur montre-t-il, dans la seconde phrase de la citation, l’importance décisive du travail, dont 
le rôle est de « transformer la nature » afin qu’elle satisfasse des besoins humains qui excèdent 
les possibilités de la nature. Pour ce faire, l’homme utilise la « technique », c’est-à-dire des 
procédés particuliers permettant la transformation de la matière, l’exploitation du « globe 
terrestre ». Travail et technique seraient ainsi les instruments d’un nécessaire dépassement des 
limites naturelles, permettant à l’homme non seulement de vivre mais de déployer pleinement 
la forme de vie « supérieure » qui est la sienne. [problématisation] Néanmoins, la présentation 
positive de la possible destruction de la nature par l’activité humaine souligne la posture 
polémique de l’auteur et nous invite à nuancer la plupart de ses assertions : la peinture de la 
nature comme une cruelle marâtre, la conception d’un être humain transcendant la nature au 
point de rompre avec elle, le mépris pour les autres formes de vie qu’implique cette position. 
[problématique] Cette citation de Jean Fourastié nous conduit ainsi à interroger l’expérience 
prométhéenne de la nature. Travail et technique sont-ils le garant d’une existence véritablement 
humaine, impliquant une transformation violente et un éloignement bénéfique de la nature ? Ne 
risquent-ils pas, au contraire, de mettre en danger l’humanité et de lui faire oublier son lien 



« Expériences de la nature » (2025-2026) 

 2 

essentiel à la nature ? [rappel des œuvres] Nous répondrons à ces questions à la lumière du 
roman Vingt mille lieues sous les mers que Jules Verne publia en feuilleton en 1869 et 1870, de 
La Connaissance de la vie de Georges Canguilhem, recueil d’études philosophiques paru en 
1952, augmenté et réédité en 1965, et du Mur invisible, roman de Marlen Haushofer datant de 
1963. [annonce du plan] Certes, ce corpus corrobore dans une large mesure la pensée de Jean 
Fourastié : la nature y apparaît en inadéquation avec nos besoins, nous obligeant à la 
transformer pour vivre une existence pleinement humaine. Cependant, nos œuvres mettent en 
lumière les limites et les dangers d’une telle pensée : relativisant la cruauté de la nature, elles 
soulignent surtout les conséquences négatives que le travail et la technique peuvent avoir sur la 
vie humaine. Aussi serons-nous amenés, dans un dernier temps de notre réflexion, à repenser 
le statut et les enjeux de l’expérience prométhéenne de la nature, en réinscrivant l’homme au 
sein de la nature et des vivants. 
 
 
[I. Thèse] 
 

Jean Fourastié, s’opposant aux tenants de l’« âge d’or » ou du « paradis terrestre », 
affirme avec force que la « nature naturelle » ne répond en rien aux besoins spécifiques des 
êtres humains. Aussi le travail et la technique sont-ils les clés d’une vie proprement humaine. 
 

[I.1. Une « marâtre nature » pour l’homme] 
 

L’auteur le souligne avec insistance et ce dès la citation de Ronsard qu’il choisit de 
placer en exergue de son texte : la nature, loin d’être favorable à l’espèce humaine, lui est une 
dure marâtre. L’homme aurait bien tort de compter sur les dons d’un « globe terrestre » qui lui 
sont inadaptés. Dans « La pensée et le vivant », Georges Canguilhem met lui aussi en lumière 
ce problème spécifiquement humain : « [l’homme] pressent que d’autres êtres que lui [...] 
possèdent [...] un accord sans problème entre des exigences et des réalités » (p. 13). 
Contrairement à celles des autres vivants, ses « exigences » sont en décalage avec les 
« réalités » de la nature. La narratrice du Mur invisible de Marlen Haushofer, contrainte de 
survivre dans un milieu naturel bien souvent « inhospitalier » (p. 62 ou 144), fait l’expérience 
de ce décalage. « Mal armée » (p. 97) face à la nature, mal protégée des rigueurs de l’hiver, 
dépourvue de tout sens de l’orientation (cf. p. 145), taraudée par des « besoins non naturels » 
(Fourastié)1, elle est douloureusement consciente de son inadaptation. Aussi se considère-t-elle 
comme « cette créature qui seule n’avait pas sa place ici » (p. 73), au sein de la « nature 
naturelle », par opposition aux « créature[s] parfaitement adaptée[s] » que sont les animaux 
(p. 132). Si cette perspective est bien moins présente dans Vingt mille lieues sous les mers de 
Jules Verne, on peut néanmoins noter que la nature apparaît dans de nombreuses pages du 
roman comme une adversaire redoutable pour l’homme. Tandis que la vie végétale et animale 
surabonde dans tous les milieux, l’homme apparaît singulièrement démuni lorsqu’il affronte la 
nature « sans travail et sans technique ». « Il ne faut donc pas compter sur les secours de la 
nature, mais sur nous-mêmes » (II, 16, p. 511), affirme le capitaine Nemo lors de l’épisode de 
l’emprisonnement sous la banquise, une déclaration dont on peut généraliser la portée à 
l’existence humaine dans son ensemble. 
  

 
1 On pense par exemple au pain, dont le manque tourmentera la narratrice jusqu’au bout (cf. p. 63-64). Cet aliment 
symbolise en effet, et ce depuis l’Antiquité grecque, la civilisation par opposition à la vie primitive, la culture en 
rupture avec la nature. 



« Expériences de la nature » (2025-2026) 

 3 

[I.2. Transformer la nature pour survivre] 
 
 Cet écart entre ce que le globe terrestre nous donne et ce que nous devrions recevoir 
« pour subsister seulement » rend nécessaire la transformation de la nature. Par son travail, par 
son usage de la technique, l’homme « rend la nature consommable » (§ 10) : seul parmi les 
vivants, il produit ainsi les conditions de son existence. Dans « Le normal et le pathologique », 
Canguilhem rappelle cette spécificité : au lieu de « supporter passivement » le milieu naturel 
dans lequel il vit, l’être humain altère constamment ce milieu par son « travail », son « activité 
technique » (p. 209). Altérer, c’est-à-dire « rendre autre, changer, modifier » – transformer – 
mais aussi « détériorer, dénaturer, dégrader » – détruire. Ailleurs, Canguilhem rappelle la 
pensée de Descartes pour qui l’homme a « le droit et le devoir d’exploiter la matière » 
(« Machine et organisme », p. 138). Cette exploitation est mise en scène dans le roman de 
Verne à travers l’aquaculture de Nemo : « Mes troupeaux [...] paissent sans crainte les 
immenses prairies de l’océan. J’ai là une vaste propriété que j’exploite moi-même » (I, 10, 
p. 124) déclare-t-il. Le capitaine tire de ses élevages et ses cultures sous-marines des produits 
qui seront transformés pour répondre aux besoins de l’équipage du Nautilus : mets, étoffes, 
teintures, parfums, literie, plume, encre, etc. (cf. p. 124-125). Mais c’est dans Le mur invisible 
que l’expérience prométhéenne de la nature est la plus abondamment représentée. Contrainte 
de survivre en pleine nature, la narratrice prend très vite la décision de travailler la terre : « je 
devais absolument découvrir un terrain susceptible d’être transformé en petit champ » (p. 50). 
Dans cette phrase, l’usage du verbe devoir, exprimant l’obligation, et l’idée explicite de 
transformation font écho à la pensée de Jean Fourastié. Après avoir cherché pendant des jours 
une terre suffisamment fertile, la narratrice, armée d’une pelle et d’une bêche, retourne la terre 
(quatre jours de « travail [...] très pénible », p. 54), puis plante les pommes de terre. Le premier 
repas qui suit la récolte – « une pleine casserole de pommes de terre [...] avec du beurre frais » 
(p. 133), c’est-à-dire deux « créations du travail humain » (Fourastié, § 3) – permet au 
personnage de se sentir « pleinement rassasiée » (ibid.) pour la première fois depuis la 
catastrophe. 
 

[I.3. Transformer voire détruire la nature pour vivre une existence pleinement 
humaine] 

 
« Plus encore », travail et technique nous permettent de déployer une vie pleinement 

humaine, caractérisée par des « facultés supérieures d’activité et de pensée ». Or la « hiérarchie 
biologique » (Fourastié, § 6) ainsi établie, qui place l’existence humaine au-dessus des autres 
formes de vie, est loin d’être absente de notre corpus. Chez Haushofer, la narratrice craint ainsi 
de déchoir en deçà de l’humanité si elle ne se force pas à accomplir certaines actions 
spécifiquement humaines : « Si j’agissais autrement, j’aurais sans doute peur de cesser peu à 
peu d’appartenir au genre humain et je craindrais de me mettre à ramper sur le sol, sale et 
puante, en poussant des cris incompréhensibles » (p. 51). « Un homme ne vit pas uniquement 
comme un arbre ou un lapin » (« N&P », p. 200) nous rappelle quant à lui Canguilhem : la vie 
humaine se distingue bien de la vie végétative mais aussi d’une vie purement animale. C’est ce 
que souligne un autre passage de ce texte : « vivre, pour l’animal déjà, et à plus forte raison 
pour l’homme, ce n’est pas seulement végéter » (« N&P », p. 215). « À plus forte raison » : on 
retrouve bien dans cette phrase la gradation présente dans la citation de Jean Fourastié. Or le 
philosophe souligne que la satisfaction des « facultés supérieures » de l’homme ne va pas sans 
violence à l’égard de la nature. Ainsi en est-il de la libido sciendi, l’« insatiable passion de 
connaître » qui se présente bien souvent « armée du fer », exerçant sur les objets de son étude 
une « violence licite » (« Exp. », p. 22 – Canguilhem cite ici une thèse de médecine de 1735). 



« Expériences de la nature » (2025-2026) 

 4 

Dans Vingt mille lieues sous les mers, on voit que le processus de civilisation2 de l’humanité 
va de pair avec une transformation toujours plus importante de la nature, avec des progrès 
techniques toujours plus poussés comme le Nautilus qui permet à Nemo et ses compagnons de 
transcender leur condition naturelle : « [le Nautilus] a besoin d’électricité pour se mouvoir, 
d’élément pour produire son électricité, de sodium pour alimenter ses éléments, de charbon 
pour faire son sodium, et de houillères pour extraire son charbon » (II, 10, p. 425) souligne ainsi 
le capitaine Nemo. Et l’on n’est guère surpris que le créateur d’une telle merveille 
technologique constitue « le plus admirable type » humain qu’Aronnax ait jamais rencontré (I, 
8, p. 98). À l’inverse, les « naturels » papouas ne se distinguent que difficilement de 
l’animalité : « Sont-ce des singes ? s’écria Ned Land. / – À peu près, répondit Conseil, ce sont 
des sauvages » (I, 22, p. 253). Ces indigènes ne sont donc pas sans évoquer les « individus 
subsistant animalement dans quelques régions subtropicales » dont parle avec condescendance 
Jean Fourastié. 
 
 L’homme apparaît ainsi comme un « être vivant étrange » (Fourastié, § 5) qui ne peut 
se suffire des dons du globe terrestre. Son rapport à la nature doit nécessairement être médiatisé 
par le travail et la technique afin de lui permettre de « subsister seulement » et de mener une 
existence véritablement humaine. Pour autant, nos œuvres permettent de discuter le propos 
catégorique de Jean Fourastié, de nuancer tant sa critique de la nature que son éloge 
inconditionnel du travail et de la technique. 
 
 
[II. Antithèse] 
 

[II.1. Une mère nature ?] 
 
 Sans revenir forcément aux mythes dénoncés par Jean Fourastié dans le premier 
paragraphe du texte, il semble excessif de dénier à la nature toute générosité envers l’humanité. 
Même les Préalpes autrichiennes du Mur invisible, a priori si peu propices à la survie humaine, 
offrent à la narratrice des dons précieux : l’eau « claire et fraîche » de la fontaine – « la 
meilleure eau » qu’elle ait jamais bue (p. 62) ; « les épinards d’ortie, la laitue sauvage et les 
bourgeons de pins » (p. 63) qui se substituent à ses aliments habituels ; les framboises, si 
abondantes et parfumées, qui apaisent sa fringale de sucre (cf. p. 99-101). Chez Jules Verne, 
la nature est bien souvent présentée non comme une marâtre mais comme une mère : la mer est 
une « nourrice prodigieuse, inépuisable » selon Nemo (I, 10, p. 125) ; quant à la terre, elle prend 
des allures de paradis terrestre lors de l’expédition sur l’île des Papouas. Légumes frais, fruits 
énormes et délicieux, gibier : c’est un véritable pays de Cocagne que découvrent les trois 
personnages. Et Aronnax d’insister sur le fait que tout cela est « donné gratuitement » 
(Fourastié, § 1), « sans culture » (p. 240 à propos de l’arbre à pain ; p. 243 à propos des 
sagoutiers), c’est-à-dire sans qu’il soit besoin de travailler3. 
  

 
2 Rappelons que la civilisation est, dans ce sens, le « fait pour un peuple de quitter une condition primitive (un état 
de nature) pour progresser dans le domaine des mœurs, des connaissances, des idées ». 
3 Les exemples pour illustrer cet argument sont très nombreux dans Vingt mille lieues sous les mers. On pourrait 
ainsi évoquer les pétrels, oiseaux si huileux que les habitants des îles Féroë s’en servent comme de « lampes » 
naturelles – même si la nature ne va pas jusqu’à les « munir d’une mèche » comme le fait remarquer avec humour 
Conseil (II, 14, p. 483). Le texte de Jean Fourastié, en évoquant le don libéral de l’oxygène (§ 8), nous invitait 
également à convoquer l’épisode de l’asphyxie sous la banquise et l’élan de gratitude de Conseil devant la 
générosité de la nature : « Ah ! faisait Conseil, que c’est bon, l’oxygène ! Que monsieur ne craigne pas de respirer. 
Il y en a pour tout le monde » (II, 17, p. 517). 



« Expériences de la nature » (2025-2026) 

 5 

[II.2. La destruction de la nature comme menace pour la survie humaine] 
 

En outre, la présentation positive de la violence faite à la nature étonne. L’économiste 
semble méconnaître la relation de dépendance qui existera toujours entre l’homme et la nature. 
Dans « Le vivant et son milieu », Canguilhem explore l’histoire de la notion de milieu et du 
« rapport organisme-milieu ». Même si le philosophe s’oppose à une conception déterministe 
du milieu, même s’il rejoint l’idée que tout être vivant est créateur de son milieu, il ne va pas 
jusqu’à défendre l’idée d’une « autonomie » vis-à-vis du milieu. La notion de débat 
(Auseinandersetzung), qu’il emprunte à Kurt Goldstein, permet de rendre compte de l’idée 
d’une dialectique entre organisme et milieu, dans laquelle chaque pôle modifie l’autre. Or le 
milieu propre de l’homme, s’il est « altéré » par l’activité technique, n’en garde pas moins une 
dimension irréductiblement naturelle. Dès lors, si le travail et la technique sont susceptibles de 
détruire la nature, ils risquent d’affecter notre existence, de menacer la survie de l’humanité. 
C’est dans Vingt mille lieues sous les mers que cette idée est illustrée de la manière la plus 
évidente. À plusieurs reprises dans le roman, Aronnax dénonce l’action violente de l’homme 
sur la nature. Ainsi, dans un passage qui annonce la notion d’écosystème, il met en lumière les 
conséquences catastrophiques de l’extermination des lamantins : « Et savez-vous, ajoutai-je, ce 
qui s’est produit, depuis que les hommes ont presque anéanti ces races utiles ? C’est que les 
herbes putréfiées ont empoisonné l’air, et l’air empoisonné, c’est la fièvre jaune qui désole ces 
admirables contrées » (II, 17, p. 528)4. L’action destructrice de l’homme se retourne contre lui : 
pour s’en être pris à la nature, le voici victime d’une terrible maladie. On peut interpréter dans 
ce sens la mystérieuse catastrophe qui ouvre le roman de Marlen Haushofer. Pour la narratrice, 
le spectacle au-delà du mur prouve qu’une partie de l’humanité a choisi de mettre la technique 
au service d’une entreprise de destruction de la vie : « [j]e décidai qu’il s’agissait d’une arme 
nouvelle qu’une des grandes puissances était parvenue à tenir secrète ; [...] toute l’affaire me 
sembla l’invention humaine la plus diabolique qu’avait pu concevoir le cerveau de l’homme » 
(p. 48). Or il semble n’y avoir aucun « vainqueur » (ibid.) dans cette expérience mortifère : les 
hommes ont été, là encore, victimes de leur propre pouvoir destructeur. 
 

[II.3. Travail et technique contre « la satisfaction de nos facultés supérieures 
d’activité et de pensée »] 

 
 On le voit : les effets de la technique sur l’humanité ne sont pas forcément positifs. Il en 
va de même du travail. Loin de toujours permettre à l’être humain de s’élever vers une forme 
de vie « supérieure », il le réduit parfois à une existence misérable. Ainsi l’expérience 
laborieuse de la narratrice du Mur invisible est souvent présentée comme une épreuve voire 
une « torture » (p. 232). C’est notamment le cas lors du premier été, qui apparaît dans ses 
souvenirs « accablé de labeur et de peine » (p. 64) : « je me sentais continuellement abrutie », 
poursuit la narratrice. Or l’emploi du verbe abrutir est ici significatif : le travail rend la 
narratrice semblable à une bête brute, c’est-à-dire à un animal considéré dans ce qu’il a de plus 
primitif et de plus éloigné de l’homme. Loin de déployer pleinement ses « facultés supérieures 
d’activité et de pensée », la femme « subsiste animalement »5. Chez Jules Verne, on comprend 
que l’exploitation de la nature ne sert pas l’ensemble de l’humanité. Elle peut en effet 

 
4 On peut rapprocher cette idée de rupture de l’équilibre naturel du passage où, dans Le Mur invisible, Marlen 
Haushofer évoque la prolifération des chevreuils : « On est en train de payer le fait que toutes les bêtes de proie 
aient été décimées depuis longtemps » (p. 119). Là encore, l’homme « paye » (c’est-à-dire « subit les 
conséquences de ») son action destructrice – ici la décimation des prédateurs naturels. 
5 La narratrice souligne du reste que son activité laborieuse la fatigue tant qu’elle l’empêche de penser : « Je ne 
bougeais pas non plus car chaque mouvement me faisait mal, et je voulais rester assise au soleil, [...] sans penser 
à rien » (p. 138). La voici réduite à une vie végétative. 



« Expériences de la nature » (2025-2026) 

 6 

s’accompagner de l’exploitation de certains hommes. C’est le cas des pêcheurs de perles 
évoqués par le capitaine Nemo. Ce « triste métier » (II, 2, p. 308) met en danger la santé et 
même la vie des pêcheurs – ulcérations aux yeux, plaies diverses voire apoplexie sont leur lot. 
Or ces malheureux, qui rendent possible le lucratif commerce des perles, ne touchent qu’un 
salaire de misère. « C’est odieux », commente avec raison le professeur Aronnax (ibid.). Autre 
contexte, autre type exploitation de l’homme : comme nous le rappelle La Connaissance de la 
vie, l’essor industriel et la nécessité de produire en masse pour satisfaire les « besoins non 
naturels » de la société de consommation ont conduit à la mise en place, dès la fin du XIXe 
siècle, d’une organisation scientifique du travail. Cette dernière est fondée sur l’« assimilation 
exclusivement techniciste de l’organisme humain à la machine » (« M&O », p. 162). Les 
travailleurs ne sont pas seulement réduits à une vie animale ou végétative : ils deviennent pure 
matière, rouages mécaniques. Aussi certains penseurs ont-ils suggéré de s’inspirer des 
« peuplades primitives » (ibid.) pour revenir à un usage plus naturel – et plus humainement 
épanouissant – de la technique. 
 

Notre corpus permet donc de nuancer les affirmations de Jean Fourastié. Face à une 
nature parfois généreuse, le travail et la technique peuvent se révéler négatifs pour la vie 
humaine lorsqu’ils méconnaissent notre dépendance à la nature et lorsqu’ils sont synonymes 
d’aliénation ou d’exploitation de l’être humain. Or, le dernier exemple que nous avons 
convoqué nous invite à relativiser l’opposition entre nature et humanité sur laquelle est fondée 
la pensée de l’économiste. 
 
 
[III. Synthèse] 
 

[III.1. La technique comme don de la nature] 
 
 Il convient tout d’abord de repenser le statut de la technique, c’est-à-dire de l’ensemble 
des procédés que met en œuvre l’activité laborieuse de l’homme. Si Jean Fourastié l’envisage 
comme une rupture avec la nature, nos œuvres soulignent au contraire sa dimension 
« naturelle ». La technique apparaît en cela comme un don fait à l’espèce humaine par une 
nature généreuse. Canguilhem l’affirme avec force : l’homme est « en continuité avec la vie 
par la technique » (« M&O », p. 164). Selon lui, l’activité technique est « aussi 
authentiquement organique que celle de la fructification des arbres et, primitivement, aussi peu 
consciente de ses règles et des lois qui en garantissent l’efficacité, que peut l’être la vie 
végétale » (p. 155). Sont paradoxalement rapprochées ici la technique humaine et la « vie 
végétale » que Jean Fourastié présentait comme antinomiques. S’inspirant des analyses des 
ethnographes, Canguilhem brouille ainsi la frontière entre le naturel et l’artificiel, comme dans 
cette phrase fondée sur un chiasme : « Un outil, une machine ce sont des organes, et des organes 
sont des outils ou des machines » (p. 148). C’est précisément ce que réalise la narratrice chez 
Marlen Haushofer. Confrontée pour la première fois à la nécessité de transformer la nature, 
elle est amenée à reconsidérer le statut de ses propres mains qu’elle perçoit désormais comme 
ses « principaux outils de travail » (p. 95) : « Je pris conscience petit à petit de tout ce que je 
pouvais réaliser avec mes mains. La main est un outil merveilleux » (p. 159). Du reste, les 
« facultés supérieures d’activité et de pensée » qui caractérisent l’homme dépendent de ces 
outils organiques : « Souvent je me disais que si des mains avaient subitement poussé à Lynx il 
n’aurait pas tardé à penser et à parler » (p. 160). Si le roman de Jules Verne n’explore pas 
véritablement cette perspective, il nous invite cependant à réfléchir à la relation qui se noue 
entre technique et nature. Le Nautilus, « chef d’œuvre de l’industrie moderne » (I, 16, p. 162), 
pourrait représenter un éloignement de la nature, voire une volonté de rupture avec elle. Il n’en 



« Expériences de la nature » (2025-2026) 

 7 

est rien : c’est au contraire en s’inspirant de la nature et de ses formes que Nemo – ingénieur 
biomiméticien avant l’heure – a conçu et construit son submersible. Technique et nature se 
rejoignent. 
 

[III.2. Une invitation à réinscrire la vie humaine au sein du vivant] 
 

Dès lors, il nous faut repenser la place de l’homme par rapport à la nature et relativiser 
la hiérarchie entre les vivants établie par Jean Fourastié. Dans La Connaissance de la vie, 
Canguilhem s’insurge ainsi contre la prétention humaine à s’ériger en « règne séparé » 
(« P&V », p. 13), prétention qui a pour corollaire une « ironie teintée de pitié » (ibid.) à l’égard 
des autres formes de vie. Ce type d’attitude repose sur la croyance erronée en 
l’« indépendance » des inventions de notre pensée « à l’égard des sommations du besoin et des 
pressions du milieu » (ibid.). Or la vie humaine ne constitue pas une exception. Aussi le 
philosophe nous invite-t-il à la réinscrire au sein du vivant : il est parfois salutaire de « se sentir 
bêtes » (p. 16). Chez Jules Verne, les personnages vont vivre, grâce à la technique, des 
expériences inédites les amenant à prendre conscience de leur appartenance au grand tout de la 
nature. De nombreux passages du roman semblent ainsi relativiser la spécificité humaine : 
lorsque Conseil reconnaît des « droits » aux phoques (II, 14, p. 487) ou lorsque le pathétique 
humain fait écho au pathétique animal (la mère et son bébé, la baleine et son petit), l’existence 
humaine est mise sur le même plan que la vie animale. Il est alors significatif que les rêves 
d’Aronnax mettent en scène le fantasme d’une vie différente, animale ou « végétative » : « je 
rêvais que mon existence se réduisait à la vie végétative d’un simple mollusque » (II, 10, 
p. 432)6. Mais c’est dans Le Mur invisible que la mise en cause de la supériorité humaine est 
la plus évidente. Isolée du reste du monde, la narratrice du roman se rapproche de ses animaux 
domestiques : « je commençai à me sentir le chef de notre étrange famille » (p. 55). Il n’est plus 
question de « hiérarchie biologique » (Fourastié, § 6) entre vache et veau, chien, chats et être 
humain : tous appartiennent à une même « famille », qui est aussi présentée comme un « clan » 
(p. 141) ou une « meute » (p. 59). Ces derniers mots, qui dénotent la primitivité ou l’animalité, 
ne sont plus perçus négativement. La narratrice en vient même à se rapprocher d’une « vie 
végétative » : « je ressemble davantage à un arbre qu’à un être humain, une souche brune et 
coriace » (p. 96). 
 

[III.3. Une invitation à repenser notre usage du travail et de la technique pour 
qu’ils ne soient pas destructeurs de la nature] 

 
 Canguilhem nous rappelle que, lorsque l’homme est « conçu comme un être 
transcendant à la nature », il en retire la « possibilité et le devoir d’une technique d’exploitation 
de la nature » (« M&O », p. 138). Si, au contraire, l’homme est réintégré au sein de la nature, 
si sa vie est réinscrite parmi les autres formes de vie, ne doit-il pas mettre travail et technique 
au service de la préservation de la nature plutôt que de sa destruction ? Le philosophe nous 
rappelle du reste que, contrairement aux autres vivants, « l’homme peut apporter plusieurs 
solutions à un problème posé par le milieu » (« V&M », p. 181). À lui donc de choisir la 
solution la plus respectueuse de la nature. Dans Vingt mille lieues sous les mers, le capitaine 
Nemo incarne cette attitude. Éprouvant une infinie gratitude à l’égard de la mer dont il dépend 

 
6 Une autre manière d’utiliser Vingt mille lieues sous les mers dans cet argument : s’appuyer sur la relativisation 
non des différences interspécifiques (« qui concerne des espèces différentes ») mais des différentes formes de la 
vie humaine. Après avoir assimilé les Papouas à des singes, Conseil reconnaît leur humanité : « On peut être 
anthropophage et brave homme, répondit Conseil » (I, 22, p. 257). Quant à Nemo, il suggère que les sauvages ne 
sont pas ceux que l’on croit. Tout homme est pour lui un « sauvage » ; peut-être même les hommes occidentaux, 
oublieux de leur lien à la nature, le sont-ils davantage que les autres (cf. I, 22, p. 254). 



« Expériences de la nature » (2025-2026) 

 8 

entièrement (« Oui ! je l’aime ! », I, 10, p. 125), il conçoit l’innovation technique comme un 
moyen de vivre au plus proche de la nature, tout en la respectant et en la préservant. Il rejette 
ainsi le triste « privilège réservé à l’homme » que serait la destruction de la nature : « À quoi 
bon, répondit le capitaine Nemo, chasser uniquement pour détruire ! » (II, 12, p. 456). La 
narratrice du Mur invisible n’a, pour sa part, pas choisi la vie au sein de la nature qu’elle 
expérimente. C’est contrainte et forcée qu’elle renoue avec des techniques rudimentaires 
d’exploitation de la nature, à l’aide de quelques outils comme « le fusil et la carabine, les 
jumelles, et aussi la faux, le râteau et la fourche » (p. 49-50). Elle ressent cependant les effets 
bénéfiques de ce rapport moins artificiel à la nature. Transformer son milieu naturel sans le 
détruire ni le dénaturer, prendre soin des animaux domestiques dont on a la responsabilité, 
veiller à la préservation des espèces sauvages : tout cela permet de déployer une existence à la 
fois plus authentiquement humaine et plus harmonieusement naturelle. 
 
 
 
[conclusion] 

[synthèse] Les pouvoirs du travail et de la technique sont ainsi au cœur de la conception 
prométhéenne qui se déploie dans le texte de Jean Fourastié et que l’on retrouve de façon plus 
ou moins évidente dans les œuvres de notre corpus. Grâce à eux, l’humanité parviendrait non 
seulement à « rendre la nature consommable » (Fourastié, § 10) mais aussi à échapper à la « vie 
limitée et végétative » que le « globe terrestre » lui réservait. Pourtant, nos auteurs nous 
montrent également que travail et technique ne sont pas sans dangers. Le rapport au monde 
qu’ils déterminent peut conduire l’homme vers un oubli problématique de son lien à la nature, 
vers la croyance fallacieuse en un « règne séparé » (Canguilhem). Aussi, loin de toujours 
permettre la survie de l’être humain et le déploiement de son humanité, ils peuvent aussi les 
menacer. La vie humaine ne s’en trouve alors pas épanouie mais paradoxalement « limitée ». 
En réalité, nos œuvres soulignent qu’on aurait tort d’opposer l’humanité dotée de la technique 
à la nature. Lorsque Canguilhem et Marlen Haushofer rappellent la dimension organique de 
l’activité technique, lorsque Jules Verne rapproche de manière paradoxale l’artificiel du naturel, 
ils réintègrent l’homme parmi les vivants. La fiction peut alors imaginer un autre rapport, plus 
respectueux, de l’humanité à la nature, tel que l’expérimentent le capitaine Nemo au fond des 
mers et la narratrice du Mur invisible, entre chalet et alpage. [ouverture] La menace 
grandissante que les activités humaines représentent pour la nature – et donc pour l’humanité 
elle-même – a conduit Hans Jonas à s’inquiéter de la perspective d’un « Prométhée 
définitivement déchaîné 7  » (Le Principe responsabilité). Prométhée, allégorie du pouvoir 
humain sur la nature, semble désormais déployer une puissance sans limites, incontrôlée. Pour 
le philosophe, l’enjeu majeur de notre temps est donc de forger à Prométhée des chaînes 
nouvelles, d’« établir une éthique qui empêche le pouvoir de l’homme de devenir une 
malédiction pour lui-même ». 

 
7 Rappelons que Zeus, pour punir Prométhée de son vol, l’enchaîne sur une montagne et le condamne à avoir 
chaque jour le foie dévoré par un aigle. 


