
Corrigé DS Morizot

Résumé :

La crise écologique renvoie à la dégradation des environnements et à l’extinction 
progressive  et  rapide  des  espèces.  Mais  elle  est  aussi  l’expression  d’une crise  de la 
relation  sensible  entre  les  humains  et  la  nature.  Certes,  des  expériences  sociales  et  
politiques attestent que nous pouvons quitter les seuls /  rapports extractivistes à cette 
dernière mais ils sont encore très modestes.

Il  faut pourtant  changer notre conception de la nature,  car elle n’est  en rien un 
simple décor inerte et passif, dont nous pouvons disposer à notre guise. Devenir sensible 
aux  vivants,  c’est  les  voir  en  leur  intériorité  /  en  vue  d’apprendre  à  vivre  avec  eux. 
Cependant c’est une tâche difficile comme le révèle une étude américaine montrant que si 
les enfants reconnaissent plus de mille marques d’objets fabriqués, ils sont incapables de 
nommer plus de dix végétaux qui les entourent.

En toute rigueur, la nature / que nous fantasmons n’a rien à voir avec la réalité. Elle 
n’est pas un espace silencieux et apaisant pour nos vies urbanisées. Rentrer vraiment en 
relation avec elle est une expérience du décentrement, seule capable de nous donner 
accès  à  la  vie  débordante  et  organisée  des  autres  vivants.  Par  /  cette  considération 
profonde, nous changeons notre compréhension de la nature. Notre tâche est alors de la  
dire par des mots.

220 mots

Dissertation

« Il y a bien quelque chose à voir et des significations riches à traduire dans les milieux 
vivants qui nous entourent. »

Introduction (je passe vite car vos introductions étaient de belles qualités)
Pour rappel, il faut :
Une amorce (ici on pouvait rappeler les propos de Morizot)
→  Les  humains  ne  savent  plus  se  rapporter  à  la  nature  car  ils  ont  appris  à  vivre 
indépendamment de leur relation à elle. Pour mieux justifier cette attitude face aux autres 
êtres vivants, ils se racontent des histoires, par exemple que la nature est vide, qu’elle 
n’est qu’un espace apaisant pour des humains qui sont fatigués par leurs vies agitées, 
bruyantes et urbaines.
Une analyse du sujet
→ Une analyse du sujet
Pourtant, écrit Morizot, dans Manières d’être vivant – Enquêtes sur la vie à travers nous :  
« Il y a bien quelque chose à voir et des significations riches à traduire dans les milieux 
vivants qui nous entourent. » Cela signifie que les humains sont dans un rapport illogique 
à la nature : ils la dévitalisent alors qu’elle est de toute évidence remplie de vies. Il y a 
« bien » en ce sens quelque chose à voir. La citation précise que regarder la nature, cela  
n’est pas seulement se laisser traverser et éprouver par la multiplicité des vies, c’est aussi 
chercher  à  formuler  ce  qu’elles  signifient.  On peut  alors  penser  que c’est  chercher  à 
rendre  compte  à  la  fois  de  ce  qu’elles  sont  en  elles-mêmes  et  de  ce  qu’elles  nous 
permettent  de  mieux  comprendre  de  nous-mêmes.  Ainsi  Morizot  met-il  en  avant  la 
dimension révélante de la nature pour celui qui sait rentrer en relation sensible avec elle.
→ Une problématisation et une annonce des œuvres



Mais si considérer en profondeur la nature a un effet sur les sujets que nous sommes, 
sommes-nous pour autant capables d’une telle considération ? Une telle sensibilité à la 
nature n’est-elle pas qu’un idéal inaccessible pour des humains cherchant à maîtriser et 
exploiter toujours davantage cette dernière ? En nous appuyant sur les romans Vingt mille 
lieues sous les mers de Jules Verne, Le Mur invisible de Marlen Haushofer et sur l’oeuvre 
philosophique La connaissance de la vie de Georges Canguilhem, nous montrerons que 
s’il y a bien quelque chose à voir dans la nature, cela ne peut se faire cependant qu’au 
prix d’un long travail.
→ Une annonce du plan

Dans un premier temps, nous montrerons que la nature reconsidérée en sa vitalité 
permet de nous découvrir autrement. Dans un deuxième temps, nous nous demanderons 
cependant si les humains sont capables d’accéder à de telles significations offertes par la 
nature. Puis finalement nous tenterons de montrer que voir ce qu’il y a dans la nature et 
en traduire les significations ne peut que résulter d’un long travail sur les humains eux-
mêmes.

I. Il y a bien quelque chose à voir dans les milieux qui nous entourent.
A. La nature est foisonnante par elle-même / ne pas le voir est le problème des humains et 
non celui de la nature.
La nature est remplie de vies singulières et multiples, dès lors que nous la regardons. Les 
trois œuvres font surgir une telle profusion des vivants pour qui sait la saisir.
→ MH :  l’impression  de  vide  engendrée  par  le  mur  au  début  du  roman  se  renverse 
d’emblée  en  son  contraire :  la  narratrice  découvre,  en  effet,  un  monde rempli  d’êtres 
naturels, vivants, généreux, variés qui vont devenir des compagnons à part entière pour 
traverser l’épreuve du mur. → Jules Verne rend visible les fonds-marins grâce au Nautilus, 
artefact formidable et ingénieux, capable de faire corps avec la mer sans la dénaturer. Ce 
qui  apparaît  alors  instantanément,  c’est  la  vie  prolifique  que  ces  fonds  recèlent.  Les 
océans sont remplis de vivants qui organisent et éprouvent leurs vies.  → GC : Voir les 
vivants pour Canguilhem, c’est les saisir dans leur unité et leur totalité individuelle. Voir, 
c’est éprouver que l’on ne peut les décomposer sans les perdre. La science se contente 
de concevoir les vivants, mais ne sait plus les voir.

B. Rentrer en relation avec les vivants, c’est accéder à des significations fondamentales
→ MH : la narratrice comprend en contemplant le milieu dans lequel elle est forcée de 
vivre que tous les éléments vivants de la nature qui l’entourent lui apprenent à vivre : ils 
l’enjoignent, par exemple, de ralentir, de tenir compte de leur rythme à eux, comme celui 
des saisons, de la floraison, des cultures et de la reproduction. Ce ralentissement appris 
par le mouvement de la nature est source de révélation. Elle écrit, en effet, que c’est parce 
qu’elle a ralenti par rapport à sa vie en société qu’elle a compris que la forêt était vivante.  
Or cette vie de la forêt est devenue la condition de la sienne pour ne pas mourir de la 
solitude. → Aronnax comprend que l’expérience directe des animaux marins transforme la 
connaissance en une quête joyeuse. Il traduit, en effet, ce qu’il voit en faisant part de l’  
éblouissement sensible dans lequel il est mis. La vue est en permanence surprise par le 
spectacle  de  la  nature :  « C’était  une  merveille,  une  fête  des  yeux,  que  cet 
enchevêtrement de tons colorés » (I,16). Il en va de même pour l’ouïe : « Les moindres 
bruits se transmettaient avec une vitesse à laquelle l’oreille n’est pas habituée sur terre » 
(I,16). L’odorat et le toucher ne sont pas oubliés : « je fus rafraîchi par un courant d’air pur 
et tout parfumé d’émanations salines. C’était bien la brise de la mer, vivifiante et chargée 
d’iode ! » (I, IX). Ici l’expérience de la nature déploie les sens des humains, qui sont sous-
utilisés, s’ils ne s’ouvrent pas à d’autres vies que les leurs. Ce que font surgir les œuvres 
c’est que les vies minérales, végétales et animales enrichissent les humains, au sens où 



elles  leur  donnent  un  accès  à  ce  qui  n’est  pas  accessibles  dans  les  seuls  espaces 
sociaux.

C. Les œuvres montrent encore que la richesse de la nature se traduit dans son pouvoir 
de modifier l’intériorité des humains.
→ MH : Par l’expérience de la nature, la narratrice accède à une dimension inexplorée 
d’elle-même, à savoir qu’elle est capable de vivre, penser et bâtir par elle-même, sans 
dépendre des autres, et encore moins d’un homme comme les sociétés patriarcales des 
années 60 l’imposent  aux femmes.  L’expérience de la  nature est  alors émancipatrice. 
Dans la nature, par exemple, il lui est indifférent que son corps vieillisse et que son visage 
se ride, car ce qui importe c’est de vivre et non de correspondre aux normes de la beauté 
féminine imposée par les sociétés. →  GC affirme dans  La Connaissance de la vie que 
faire de la science en incluant une observation directe et sensible de la nature a pour effet 
de transformer le savant,  lequel ne peut plus se considérer seulement comme un pur 
esprit  mais  comme  un  sujet  de  la  vie.  « Nous  soupçonnons  que,  pour  faire  des 
mathématiques, il nous suffirait d’être anges, mais pour faire de la biologie, même avec 
l’aide de l’intelligence, nous avons besoin parfois de nous sentir bêtes. » (« La pensée et  
le vivant »)

Nos trois œuvres vont sans aucun doute dans le sens des mots de Morizot, selon 
lesquels la nature est remplie de vies à rencontrer et que les humains ont tout à gagner à  
favoriser de telles expériences de la nature. Elles sont l’occasion d’émotions joyeuses et 
libératrices et de découvrir en soi d’autres modalités d’existence. On peut cependant se 
demander si cette perspective soutenue par Morizot, et bien présente, en partie, dans nos 
œuvres, ne doit pas cependant se confronter à une difficulté, à savoir que les sociétés 
humaines ne sont plus capables de produire une telle attention aux vivants.

II. Les humains ne se détournent-ils pas volontairement d’une relation aux vivants en vue 
de se conforter dans des logiques de domination et d’exploitation ?
A.  Les humains ne voient  pas la  nature en sa vitalité  insigne,  car  ils  ont  tendance à 
s’approprier les espaces naturels et les espèces vivants, pour cela ils les dévitalisent. → 
JV :  Nemo  est  un  personnage  extrêmement  contradictoire.  S’il  est  l’inventeur  d’une 
« formidable machine » non dégradante pour la nature, il continue dans certains passages 
de l’œuvre de se positionner en maître et en conquérant. Ils disposent des vies d’Aronnax, 
Ned et Conseil tout comme il prétend que les fonds marins sont ses propriétés. → GC : 
Canguilhem  montre  également  que  les  humains  réduisent  les  organismes  à  des 
mécanismes,  car  cette  réduction  est  utile :  elle  permet  de  les  considérer  comme des 
objets sans intériorité. Ce qui permet dès lors de les exploiter sans limites puisqu’ils sont 
semblables à des objets sans âme. 
B. Cela signifie aussi que les humains ont des passions que la nature ne suffit peut-être 
pas à apaiser : → JV : Nemo est une figure déchirée, voire diabolique, tant il est double : 
s’il  est  dans  un  rapport  pacifiste  aux  animaux  marins,  il  est  traversé  par  la  haine  à 
l’encontre des humains. Aronnax, à la toute fin du roman, s’exclame : « S’il en est ainsi, si 
le  capitaine  Nemo  habite  toujours  cet  Océan,  sa  patrie  d’adoption,  puisse  la  haine 
s’apaiser dans ce cœur farouche ! Que la contemplation de tant de merveilles éteigne en 
lui  l’esprit  de vengeance !  Que le justicier  s’efface,  que le savant  continue la paisible 
exploration  des  mers  !  ».  Cette  formulation  est  intéressante,  car  elle  exprime  que  le 
pouvoir transformateur et apaisant de la nature ne peut être une certitude mais seulement 
un espoir. La narratrice du Mur invisible fait part dans son journal de l’angoisse qui l’habite. 
Or cette angoisse ne peut pas être prise en charge totalement par la nature. Elle écrit  
parfois son besoin d’un autre humain pour continuer à vivre, par exemple elle espère que 
son journal ne sera pas seulement lu par des souris ou plus encore elle aimerait revoir 



« une vieille femme » avec qui elle pourrait partager. Dans ces deux exemples, on lit la 
non-suffisance de l’expérience de la nature à apaiser certaines passions humaines.
C. Enfin, les œuvres insistent sur le fait que les sociétés humaines sont prises dans des 
système de domination qui sont difficiles à déconstruire. → MH décrit en creux la société 
occidentale des années 60, marquée par la possibilité sans précédent d’une dévastation, 
comme  le  signifie  la  bombe  atomique.  Le  mur  symbolise  une  telle  puissance 
d’anéantissement.  Le  meurtre  final  par  un  homme de  Lynx  et  Taureau renforce  cette 
impression  de  violence  traversant  le  roman.  Il  évoque  la  transgression  éthique  dont 
l’humain est sans cesse capable, un basculement imprévisible et incompréhensible dans 
le mal pour le mal. JV rappelle que l’océan est aussi un cimetière marin dans lequel de 
nombreux bateaux ont échoué suite à des batailles. Le chapitre sur l’Atlantide rappelle la 
démesure des humains, à l’image de Nemo refusant de limiter son exploration des mers. Il  
n’a alors plus rien de la sagesse d’un homme ayant su s’exiler des sociétés humaines à 
cause de leurs violences insupportables. Il est au contraire décrit comme un homme pris 
par la folie et l’hybris, finissant par ressembler aux peuples colonisateurs que pourtant ils 
condamnent. On comprend alors que cela n’est pas tant l’ignorance qui fabrique le déni de 
sensibilité à l’égard de la nature que la quête du pouvoir et de la supériorité. → MH écrit à 
ce sujet : « Aimer et prendre soin d’un être est une tâche très pénible et beaucoup plus 
difficile que tuer ou détruire ». Cela signifie que ce que l’on aurait pu concevoir comme 
spontané, à savoir l’amour des vivants relève en vérité d’un long travail, car la violence est 
plus immédiate pour les humains. GC insiste lui aussi sur la difficulté des humains à sortir  
de l’anthropomorphisme et de l’anthropocentrisme. Ainsi si les humains sont insensibles à 
la vie des autres vivants, c’est parce qu’ils veulent imposer à l’ensemble de la nature leur 
centralité, ce qui leur permet de rester dans un rapport de domination et d’altérisation à 
cette dernière.

Au terme de cette  deuxième partie,  on  aboutit  alors  à  l’idée selon  laquelle  les 
humains sont trop pris dans des rapports intéressés à la nature pour pouvoir voir que ce 
qu’il  y a dans la nature leur ouvrirait  des possibilités nouvelles, plus inventives et plus 
douces. On peut cependant se demander si ce que dit Morizot ne peut pas être compris  
davantage comme une finalité à atteindre plutôt que comme une richesse que l’expérience 
sensible de la nature conférerait immédiatement, c’est-à-dire sans réflexion, ni travail.

III. Si nous admettons qu’il est difficile pour nous autres humains de considérer les 
êtres de la nature tant nous sommes pris dans des habitudes sociales fondées sur la 
rivalité et l’exploitation, ne peut-on pas pour autant envisager qu’une telle considération 
relève d’un apprentissage et d’un travail à accomplir ?
A. « Apprendre » à voir ce qu’il y a dans la nature suppose du temps. 
→ La narratrice insiste sur la dimension temporelle de son apprentissage. C’est au prix 
d’expérimentations  qu’elle  progresse,  lesquelles  supposent  parfois  d’échouer  et  de 
souffrir.  Elle  écrit  précisément  dans  son  journal  toutes  les  remédiations  qu’elle  a  dû 
entreprendre pour obtenir, par exemple, une récolte réussie de pommes de terre. Elle écrit  
également  que  l’aménagement  de  sa  vie  dans  la  nature  lui  procure  des  douleurs 
articulaires. Mais ce qui est très beau, c’est que ces expériences de l’errement ou de la 
fatigue  corporelles  ne  sont  pas  contraires  à  la  vie,  elles  lui  sont  à  l’inverse 
immanquablement liées. → Pour Canguilhem, la vie est tentative, aventure et essai. Et 
c’est en cela qu’elle est vivante. Elle doit s’essayer pour progresser et s’intensifier tout 
comme la maladie fait partie de la santé. Cela signifie qu’apprendre à vivre avec la nature 
doit inclure le temps de la recherche, de l’échec et de l’improvisation, car la tâche est 
difficile. 
B. Mais si la tâche est difficile, elle est aussi joyeuse et inventive.



→ Pour Canguilhem, la vie est normative. Cela signifie qu’elle s’invente en permanence 
en son milieu. Ce qui relève de la contrainte n’est pas une stricte privation mais est aussi 
une propulsion pour s’inventer autrement. Ce que suggère alors Canguilhem, c’est que les 
humains, en prenant conscience des obstacles, trouvent des possibilités de les dépasser. 
Si MH fait part dans son écriture de la violence des humains, elle donne aussi à lire la joie 
intime  et  profonde  de  sa  narratrice  à  inventer  une  nouvelle  communauté  avec  ses 
animaux, fondée sur l’amour et l’entraide. Traire Bella, l’aider dans son vêlage, s’occuper 
de  Lynx,  jouer  avec  Tigre,  respecter  les  besoins  d’indépendance  de  la  chatte,  c’est 
composer avec les vivants. C’est par conséquent imaginer et proposer d’autres façons de 
faire monde,  non pas seulement pour  critiquer ce qui  est,  mais aussi  pour ouvrir  des 
possibles. 
C.  Il  s’agit  alors  de  mêler  différents  apprentissages  du  vivant,  aussi  bien  rationnels, 
sensibles que fictionnels. → Jules Verne dans son œuvre instruit son lecteur tout en le 
divertissant.  Le plaisir  pris  à  la  fiction enseigne en même temps la  diversité  réelle  et 
multiforme des vivants, provoquant un étonnement qui ne cesse pas avec le temps. Cet 
enseignement  décentre  le  lecteur,  qui  sort,  grâce  au  roman,  de  ses  habitudes  pour 
découvrir la richesse des milieux naturels. Canguilhem élargit également notre conception 
des  autres  vivants,  humains  et  non-humains,  en  refusant  de  les  réduire  à  des  êtres 
normaux ou anormaux, selon des moyennes établies.  Faire cela,  c’est signifier  que la 
nature n’est  pas un cosmos où chaque chose a sa place mais bien une composition 
mouvante d’êtres singuliers cherchant à s’exprimer dans cet ensemble. Autrement dit, la 
domination n’est pas le dernier mot des humains, dès lors qu’ils acceptent d’être changés 
et de changer leur façon d’agir et d’interagir avec les autres. Enfin si le roman de MH est  
surtout  tragique,  ne  peut-on  interpréter  la  présence  de  la  corneille  blanche  que  la 
narratrice  s’apprête  à  nourrir  à  la  toute  fin  du  roman  comme  la  possibilité  d’un 
commencement, au sens d’un faire autrement ?

Conclusion :  La  nature  qui  nous  environne  est  bien  riche  de  présences  et  de 
significations pour qui sait les lire. On comprend cependant que les sociétés humaines ont 
rendu lointain une telle lecture, tant elles se sont construites progressivement en dehors, 
voire contre, les relations aux non-humains. Mais si nous faisons de cette attention et de 
cette interprétation, non pas un don, mais un apprentissage et un travail collectif, alors 
nous pouvons espérer qu’elles donneront lieu à de nouvelles formes de relations entre les 
vivants et à des habitations plus mélangées, plus solidaires et finalement plus heureuses. 


