Cours sur Machine et organisme

« Machine et organisme », dans La Connaissance de la vie de Canguilhem

Le chapitre « Mécanisme et organisme » est le deuxieme de la partie III de la Connaissance
de la vie, s’intitulant « Philosophie ». Il interroge les rapports entre la vie, I’activité technique et la
rationalité scientifique, toujours selon un double point de vue épistémologique (par la connaissance)
et ontologique (par la vie). Ce chapitre consiste principalement a critiquer la conception classique,
selon laquelle la machine, inventée par I’humain grace au progres de la connaissance, permet de
comprendre 1’organisme vivant. On a tendance a voir le rapport entre ces trois termes de la fagon
suivante : I’humain développe ses connaissances, puis grace a elles il élabore des machines et
comprend mieux le vivant en réduisant le physiologique a du physique pur.

L’enjeu de ce chapitre est de montrer que le mécanisme doit cesser d’étre utilisé comme un
paradigme vrai pour comprendre la vie organique. En effet, en comparant le vivant a une machine
en vue de le comprendre, on fait I’inverse de ce qu’on promet, puisque le propre du vivant est d’étre
autre chose que du pur mécanique. Pour cette raison, le finalisme est bien plus opérant pour
comprendre le corps vivant. En effet, I’organisme est capable de finalité intérieure. Mais
Cnaguilhem montre encore dans ce chapitre que la machine aussi suppose une finalité, puisqu’elle
est toujours construite en vue de réaliser un but. Alors Canguilhem met en crise la conception
habituelle de la machine, selon laquelle elle serait dépourvue de finalité.

Loison, dans son livre Canguilhem, philosophe du vital, lire La connaissance de la vie, écrit
p.67 : « plutdt que de voir la machine comme une clef d’intelligibilité des vivants, Canguilhem nous
invite ici, dans le sillage de Bergson, a comprendre les machines comme un prolongement de
I’activité des organes. » La machine prolonge le vivant, car le vivant s’accomplit dans et grace aux
machines qu’il réalise. En ce sens, il n’y a aucune raison d’opposer les deux.

On peut penser au Nautilius qui prolonge le Capitaine Nemo. Le Nautilus est inventé pour accomplir ce
que voudrait Nemo, a savoir une cohabitation pacifiée entre les humains et la nature. Dans Le Mur invisible, la
narratrice utilise les objets de Hugo car ils lui permettent de réaliser plus efficacement son habitat, défini comme
un prolongement de la vie.

Pour Canguilhem, il faut cesser d’expliquer la structure et le fonctionnement de 1’organisme
grace au mécanisme. Il faut bien plutét comprendre la construction de la machine a partir de la
structure et du fonctionnement de I’organisme.

ek

Canguilhem aborde quatre points dans son chapitre :

1) Le sens de l'assimilation de l'organisme a une machine ;
2) Les rapports du mécanisme et de la finalité ;

1

« Machine et organisme »
Canguilhem



3) Le renversement du rapport traditionnel entre machine et organisme ;
4) Les conséquences philosophiques de ce renversement.

a) Critique du paradigme de la machine

Il y a une fausseté du paradigme de la machine pour comprendre le vivant. Canguilhem
montre que Kant avait déja refusé 1’assimilation entre ’organisme et le mécanisme. Il fait
principalement référence au §65 de la Critique de la faculté de juger, dans lequel Kant montre que
le mécanique ne se répare pas tout seul, ni n’engendre du mécanique, contrairement a 1’organique,
qui peut rétablir par lui-méme ses équilibres perdus (cf le concept de milieu intérieur de C. Bernard)
ou engendrer d’autres organismes.

« Pour un observateur scrupuleux, les étres vivants et leurs formes présentent rarement, a
I'exception des vertébrés, des dispositifs qui puissent donner I’idée d’un mécanisme au sens
que les savants donnent a ce terme. » (p.130-131)

Autrement dit, le mécanisme ne s’observe pas dans la nature. En cela, il n’est pas conforme a ce qui
est naturel mais est seulement une projection du savant sur le vivant, c’est précisément cette
projection que la connaissance du vivant doit refuser. Il y a une intériorité du vivant qui est
irréductible au mécanisme.

Cette irréductibilité se donne a lire dans Le Mur invisible, quand la narratrice évoque la différence de
comportements de ses chats. Cette différence nie le recours a la machine pour comprendre 1’espéce animale,
puisque c’est bien parce que 1’animal n’est pas une machine programmée par son espece, qu’il y a des différences
individuelle des animaux.

b) La machine se pense a partir de la finalité

Meéme dans le mécanisme, il faut un moteur... ce qui signifie qu’il y a bien de la finalité
dans la machine. Canguilhem brise ici une autre croyance, au sens d’erreur : la machine mobilise le
concept de finalité, puisqu’elle est bien réalisée en vue d’accomplir un but, tout comme le foie
régule le sucre dans 1’organisme de nombreux vivants.

La mécanisation du vivant et de la machine est dépourvue de scientificité.

Canguilhem reconnait qu’il est possible toutefois qu’elle ait une utilité sociale. En effet, en
mécanisant le vivant, on justifie qu’on puisse ’utiliser comme un simple moyen sans intériorité.
Pour Marx, la mécanisation des étres vivants n’est pas seulement une projection erronée du savant
sur ces derniers, elle est surtout utile a la mécanisation des corps dans le travail dans et pour une
économie capitaliste dont le principe est I’augmentation permanente de la production :

« Le calcul du travail comme pure quantité susceptible de traitement mathématique serait la base et
le départ d’une conception mécaniste de 1’univers de la vie. C’est donc par la réduction de toute

2

« Machine et organisme »
Canguilhem



valeur a la valeur économique, « au froid agent comptant », comme dit Marx dans le Manifeste
communiste, que la conception mécaniste de 1’univers serait fondamentalement une
Weltanschauung bourgeoise. Finalement, derriere la théorie de I’animal-machine, on devrait
apercevoir les normes de 1’économie capitaliste naissante. Descartes, Galilée et Hobbes seraient les
hérauts inconscients de cette révolution économique.» p.139

Mais Canguilhem refuse cette interprétation au sujet de Descartes, car si 1’on se penche bien sur
cette philosophie Descartes n’a pas vraiment mécanisé les corps mais au contraire finalisé les
machines.

c) Relecture de Descartes

Canguilhem écrit a propos de Descartes p.141: « En conséquence, nous dirons que
Descartes a intégré a sa philosophie un phénomene humain, la construction des machines, plus
encore qu’il n’a transposé en idéologie un phénomene social, la production capitaliste. » Autrement
dit, selon Canguilhem, Descartes a, en vérité, pensé la machine a partir de la vie, et non la vie a
partir de la machine comme le montre le début du Traité de I'Homme, publié pour la premiére fois a
Leyde d' aprés une copie en latin en 1662, et pour la premiére fois en francais en 1664.

« Ces hommes, dit Descartes, seront composés comme nous d'une dme et d'un corps et il faut que je vous
décrive, premiérement le corps a part, puis aprés I'ame, aussi a part, et enfin, que je vous montre comment ces
deux natures doivent étre jointes et unies pour composer des hommes qui nous ressemblent. Je suppose que le
corps n'est autre chose qu'une statue ou machine de terre que Dieu forme tout expres pour la rendre plus semblable
a nous qu'il est possible. En sorte que non seulement il lui donne au-dehors la couleur et la figure de tous nos
membres, mais aussi qu'il met au-dedans toutes les piéces qui sont requises pour faire qu’elle marche, qu’elle
mange, qu’elle respire et enfin qu’elle imite toutes celles de nos fonctions qui peuvent étre imaginer procéder de
la matiére et de dépendre que de la disposition des organes. Nous voyons des horloges, des fontaines artificielles,
des moulins et autres semblables machines, qui n’étant faites que par des hommes, ne laissent pas d’avoir la forme
de se mouvoir d’elles-mémes en plusieurs diverses facons et il me semble que je ne saurais imaginer tant de sortes
de mouvements en celles-ci que je suppose étre faites des mains de Dieu, ni lui attribuer tant d’artifices que vous
n’ayez sujet de penser qu’il y en peut avoir encore davantage. » p.144

Canguilhem explique ce passage de Descartes trés clairement : « La construction de la
machine vivante implique, si 1’on sait bien lire ce texte, une obligation d’imiter un donné organique
préalable [...] Le modéle du vivant-machine, c’est le vivant lui-méme. » p.144-145 Descartes est
explicite : les horloges, les fontaines artificielles imitent I’organisme dont le propre est de se
mouvoir par lui-méme.

Canguilhem poursuit ainsi: « On peut donc dire qu’en substituant le mécanisme a
I’organisme, Descartes fait disparaitre la téléologie de la vie ; mais il ne la fait disparaitre
qu’apparemment, parce qu’il la rassemble tout entiére au point de départ. Il y a substitution d’une
forme anatomique a une formation dynamique, mais comme cette forme est un produit technique,
toute la téléologie possible est enfermée dans la technique de production. » p.146 Le finalisme n’est
pas totalement éradiqué chez Descartes car son mécanisme est en vérité un dynamisme.

d) La machine est construite selon une fin

3

« Machine et organisme »
Canguilhem



« Si le fonctionnement d’une machine s’explique par des relations de pure causalité, la
construction d’une machine ne se comprend ni sans la finalité, ni sans ’homme. Une machine
est faite par I’homme et pour I’homme, en vue de quelques fins a obtenir sous formes d’effets
a produire. » p.146

En outre, la machine est faite pour quelque chose. En cela, elle est élaborée et construite
selon une finalité tout comme le vivant est doté d’une finalité intérieure, a savoir d’un but.
Autrement dit, tout a une finalité, au sens de but : aussi bien la machine que I’organisme vivant.

Ce qui donne de la finalité a la machine, c’est sa construction, ce en vue de quoi elle est faite :

« Bref, avec 1’explication cartésienne et malgré les apparences, il peut sembler que nous n’ayons
pas fait un pas hors de la finalité. La raison en est que le mécanisme peut tout expliquer si I’on se
donne des machines, mais que le mécanisme ne peut rendre compte de la construction des
machines. » p.147

Donc I’opposition mécanisme / finalité est vaine.

Il y a de la finalité dans la machine tout comme il y a de la finalité dans les organes : « Il est
difficile de ne pas aborder 1’élargissement du bassin féminin avant 1’accouchement sans avoir
recours a la finalité. La finalité est alors un principe de connaissance. » (p.148)

e) Mais la vie est plus polymorphe que la machine

Canguilhem nuance et précise son propos a la fin du chapitre. Il affirme, en effet, qu’il y a
davantage de finalité dans la machine que dans le vivant. Dans 1’organisme, il y a, en effet, une
polyvalence des organes qu’il n’y a pas dans les machines. La machine sert « une » finalité unique
et identique a elle-méme, la ou les choses de la nature servent plusieurs finalités.

Canguilhem écrit trés clairement : « Un organisme a donc plus de latitude d’action qu’une
machine. Il a moins de finalité et plus de potentialités. I a moins de finalité et plus de
potentialités! L.a machine, produit d'un calcul, vérifie les normes du calcul, normes
rationnelles d'identité, de constance et de prévision, tandis que l'organisme vivant agit selon

I'empirisme. La vie est expérience, c'est-a-dire improvisation, utilisation des occurrences; elle
est tentative dans tous les sens. » p.152

Ainsi peut-on conclure avec Canguilhem que les premiers outils ne sont que le
prolongement des organes humains en mouvement. Cela légitime une philosophie biologique de la
technique (p.158). On peut comprendre la construction des machines comme une tactique de la
vie. (p.159)

Alors I’affirmation selon laquelle I’invention technique consiste en une simple et stricte application
de savoir peut étre remise en cause :

« En résumé, en considérant la technique comme un phénomene biologique universel et non plus
seulement comme une opération intellectuelle de 1'homme, on est amené d’une part a affirmer

4

« Machine et organisme »
Canguilhem



I’autonomie créatrice des arts et des métiers par rapport a toute connaissance capable de se les
annexer pour s’y appliquer ou de les informer pour en multiplier les effets, et par
conséquent, d’autre part, a inscrire le mécanique dans I’organique. [...] » (p.164)

5

« Machine et organisme »
Canguilhem



