
Cours sur Machine et organisme

« Machine et organisme », dans La Connaissance de la vie de Canguilhem

Le chapitre « Mécanisme et organisme » est le deuxième de la partie III de la Connaissance 
de la vie, s’intitulant « Philosophie ». Il interroge les rapports entre la vie, l’activité technique et la 
rationalité scientifique, toujours selon un double point de vue épistémologique (par la connaissance) 
et ontologique (par la vie). Ce chapitre consiste principalement à critiquer la conception classique, 
selon laquelle la machine, inventée par l’humain grâce au progrès de la connaissance, permet de 
comprendre l’organisme vivant. On a tendance à voir le rapport entre ces trois termes de la façon 
suivante :  l’humain développe ses  connaissances,  puis  grâce  à  elles  il  élabore  des  machines  et 
comprend mieux le vivant en réduisant le physiologique à du physique pur. 

L’enjeu de ce chapitre est de montrer que le mécanisme doit cesser d’être utilisé comme un 
paradigme vrai pour comprendre la vie organique. En effet, en comparant le vivant à une machine 
en vue de le comprendre, on fait l’inverse de ce qu’on promet, puisque le propre du vivant est d’être 
autre  chose  que  du  pur  mécanique.  Pour  cette  raison,  le  finalisme  est  bien  plus  opérant  pour 
comprendre  le  corps  vivant.  En  effet,  l’organisme  est  capable  de  finalité  intérieure.  Mais 
Cnaguilhem montre encore dans ce chapitre que la machine aussi suppose une finalité, puisqu’elle 
est  toujours construite en vue de réaliser un but.  Alors Canguilhem met en crise la  conception 
habituelle de la machine, selon laquelle elle serait dépourvue de finalité. 

Loison, dans son livre Canguilhem, philosophe du vital, lire La connaissance de la vie, écrit  
p.67 : « plutôt que de voir la machine comme une clef d’intelligibilité des vivants, Canguilhem nous 
invite  ici,  dans  le  sillage  de Bergson,  à  comprendre  les  machines  comme un prolongement  de 
l’activité des organes. » La machine prolonge le vivant, car le vivant s’accomplit dans et grâce aux 
machines qu’il réalise. En ce sens, il n’y a aucune raison d’opposer les deux. 

On peut penser au Nautilius qui prolonge le Capitaine Nemo. Le Nautilus est inventé pour accomplir ce 
que voudrait Nemo, à savoir une cohabitation pacifiée entre les humains et la nature. Dans Le Mur invisible,  la 
narratrice utilise les objets de Hugo car ils lui permettent de réaliser plus efficacement son habitat, défini comme 
un prolongement de la vie.

Pour Canguilhem, il faut cesser d’expliquer la structure et le fonctionnement de l’organisme 
grâce au mécanisme. Il faut bien plutôt comprendre la construction de la machine à partir de la 
structure et du fonctionnement de l’organisme. 

***

Canguilhem aborde quatre points dans son chapitre : 

1) Le sens de l'assimilation de l'organisme à une machine ;
2) Les rapports du mécanisme et de la finalité ;

1
« Machine et organisme » 

Canguilhem



3) Le renversement du rapport traditionnel entre machine et organisme ;
4) Les conséquences philosophiques de ce renversement. 

a) Critique du paradigme de la machine

Il y a une fausseté du paradigme de la machine pour comprendre le vivant. Canguilhem 
montre  que  Kant  avait  déjà  refusé  l’assimilation  entre  l’organisme  et  le  mécanisme.  Il  fait 
principalement référence au §65 de la Critique de la faculté de juger, dans lequel Kant montre que 
le mécanique ne se répare pas tout seul, ni n’engendre du mécanique, contrairement à l’organique, 
qui peut rétablir par lui-même ses équilibres perdus (cf le concept de milieu intérieur de C. Bernard) 
ou engendrer d’autres organismes.

« Pour un observateur scrupuleux, les êtres vivants et leurs formes présentent rarement, à 
l'exception des vertébrés, des dispositifs qui puissent donner l’idée d’un mécanisme au sens 
que les savants donnent à ce terme. » (p.130-131) 

Autrement dit, le mécanisme ne s’observe pas dans la nature. En cela, il n’est pas conforme à ce qui 
est  naturel  mais  est  seulement  une  projection  du  savant  sur  le  vivant,  c’est  précisément  cette 
projection  que  la  connaissance  du  vivant  doit  refuser.  Il  y  a  une  intériorité  du  vivant  qui  est 
irréductible au mécanisme. 

Cette  irréductibilité  se  donne  à  lire  dans  Le  Mur  invisible,  quand  la  narratrice  évoque  la  différence  de 
comportements de ses chats.  Cette différence nie le recours à la machine pour comprendre l’espèce animale,  
puisque c’est bien parce que l’animal n’est pas une machine programmée par son espèce, qu’il y a des différences  
individuelle des animaux.

b) La machine se pense à partir de la finalité

Même dans le mécanisme, il faut un moteur… ce qui signifie qu’il y a bien de la finalité 
dans la machine. Canguilhem brise ici une autre croyance, au sens d’erreur : la machine mobilise le 
concept de finalité, puisqu’elle est bien réalisée en vue d’accomplir un but, tout comme le foie  
régule le sucre dans l’organisme de nombreux vivants. 

La mécanisation du vivant et de la machine est dépourvue de scientificité. 

Canguilhem  reconnaît  qu’il  est  possible  toutefois  qu’elle  ait  une  utilité  sociale.  En  effet,  en 
mécanisant le vivant, on justifie qu’on puisse l’utiliser comme un simple moyen sans intériorité. 
Pour Marx, la mécanisation des êtres vivants n’est pas seulement une projection erronée du savant  
sur ces derniers, elle est surtout utile à la mécanisation des corps dans le travail dans et pour une  
économie capitaliste dont le principe est l’augmentation permanente de la production :

« Le calcul du travail comme pure quantité susceptible de traitement mathématique serait la base et 
le départ d’une conception mécaniste de l’univers de la vie. C’est donc par la réduction de toute 

2
« Machine et organisme » 

Canguilhem



valeur à la valeur économique, « au froid agent comptant », comme dit Marx dans le Manifeste  
communiste,  que  la  conception  mécaniste  de  l’univers  serait  fondamentalement  une 
Weltanschauung  bourgeoise. Finalement,  derrière  la  théorie  de  l’animal-machine,  on  devrait 
apercevoir les normes de l’économie capitaliste naissante. Descartes, Galilée et Hobbes seraient les 
hérauts inconscients de cette révolution économique.» p.139

Mais Canguilhem refuse cette interprétation au sujet de Descartes, car si l’on se penche bien sur 
cette  philosophie  Descartes  n’a  pas  vraiment  mécanisé  les  corps  mais  au  contraire  finalisé  les 
machines.

c) Relecture de Descartes 
Canguilhem  écrit  à  propos  de  Descartes  p.141 :  « En  conséquence,  nous  dirons  que 

Descartes a intégré à sa philosophie un phénomène humain, la construction des machines, plus 
encore qu’il n’a transposé en idéologie un phénomène social, la production capitaliste. » Autrement 
dit, selon Canguilhem, Descartes a, en vérité, pensé la machine à partir de la vie, et non la vie à 
partir de la machine comme le montre le début du Traité de l'Homme, publié pour la première fois à 
Leyde d' après une copie en latin en 1662, et pour la  première fois en français en 1664.  

« Ces hommes,  dit  Descartes,  seront  composés comme nous  d'une âme et  d'un corps et  il  faut  que je  vous 
décrive,  premièrement le corps à part, puis après l'âme, aussi à part, et enfin, que je vous montre comment ces 
deux natures  doivent être jointes et unies pour composer des hommes qui  nous ressemblent. Je suppose que le 
corps n'est autre chose qu'une statue ou machine de terre que Dieu forme tout exprès pour la rendre plus semblable 
à nous qu'il est  possible. En sorte que non seulement il lui donne au-dehors la couleur et la figure de tous nos  
membres, mais aussi qu'il  met au-dedans toutes les pièces qui sont requises pour faire qu’elle marche, qu’elle 
mange, qu’elle respire et enfin qu’elle imite toutes celles de nos fonctions qui peuvent être imaginer procéder de 
la matière et de dépendre que de la disposition des organes. Nous voyons des horloges, des fontaines artificielles, 
des moulins et autres semblables machines, qui n’étant faites que par des hommes, ne laissent pas d’avoir la forme 
de se mouvoir d’elles-mêmes en plusieurs diverses façons et il me semble que je ne saurais imaginer tant de sortes  
de mouvements en celles-ci que je suppose être faites des mains de Dieu, ni lui attribuer tant d’artifices que vous  
n’ayez sujet de penser qu’il y en peut avoir encore davantage. » p.144

Canguilhem explique  ce  passage  de  Descartes  très  clairement :  « La  construction  de  la 
machine vivante implique, si l’on sait bien lire ce texte, une obligation d’imiter un donné organique 
préalable […] Le modèle du vivant-machine, c’est le vivant lui-même. » p.144-145 Descartes est 
explicite :  les  horloges,  les  fontaines  artificielles  imitent  l’organisme  dont  le  propre  est  de  se 
mouvoir par lui-même. 

Canguilhem  poursuit  ainsi :  « On  peut  donc  dire  qu’en  substituant  le  mécanisme  à 
l’organisme,  Descartes  fait  disparaître  la  téléologie  de  la  vie ;  mais  il  ne  la  fait  disparaître 
qu’apparemment, parce qu’il la rassemble tout entière au point de départ. Il y a substitution d’une 
forme anatomique à une formation dynamique, mais comme cette forme est un produit technique, 
toute la téléologie possible est enfermée dans la technique de production. » p.146 Le finalisme n’est 
pas totalement éradiqué chez Descartes car son mécanisme est en vérité un dynamisme.

d) La machine est construite selon une fin

3
« Machine et organisme » 

Canguilhem



« Si  le  fonctionnement  d’une  machine  s’explique  par  des  relations  de  pure  causalité,  la 
construction d’une machine ne se comprend ni sans la finalité, ni sans l’homme. Une machine 
est faite par l’homme et pour l’homme, en vue de quelques fins à obtenir sous formes d’effets 
à produire. » p.146

En outre, la machine est faite pour quelque chose. En cela, elle est élaborée et construite 
selon  une  finalité  tout  comme  le  vivant  est  doté  d’une  finalité  intérieure,  à  savoir  d’un  but.  
Autrement dit, tout a une finalité, au sens de but : aussi bien la machine que l’organisme vivant.

 Ce qui donne de la finalité à la machine, c’est sa construction, ce en vue de quoi elle est faite :
« Bref, avec l’explication cartésienne et malgré les apparences, il peut sembler que nous n’ayons 
pas fait un pas hors de la finalité. La raison en est que le mécanisme peut tout expliquer si l’on se  
donne  des  machines,  mais  que  le  mécanisme  ne  peut  rendre  compte  de  la  construction  des 
machines. » p.147

Donc l’opposition mécanisme / finalité est vaine.

Il y a de la finalité dans la machine tout comme il y a de la finalité dans les organes  : « Il est 
difficile  de  ne  pas  aborder  l’élargissement  du  bassin  féminin  avant  l’accouchement  sans  avoir 
recours à la finalité. La finalité est alors un principe de connaissance. » (p.148)

e) Mais la vie est plus polymorphe que la machine

Canguilhem nuance et précise son propos à la fin du chapitre. Il affirme, en effet, qu’il y a 
davantage de finalité dans la machine que dans le vivant.  Dans l’organisme, il y a, en effet, une 
polyvalence des organes qu’il n’y a pas dans les machines. La machine sert « une » finalité unique 
et identique à elle-même, là où les choses de la nature servent plusieurs finalités.

Canguilhem écrit  très  clairement :  « Un organisme a  donc  plus  de  latitude  d’action qu’une 
machine.  Il  a  moins  de  finalité  et  plus  de  potentialités.  Il  a  moins  de  finalité  et  plus  de  
potentialités!  La  machine, produit  d'un  calcul,  vérifie  les  normes  du  calcul,  normes  
rationnelles d'identité, de constance et de prévision, tandis que  l'organisme vivant agit selon 
l'empirisme. La vie est expérience, c'est-a-dire improvisation, utilisation des occurrences;     elle   
est tentative dans tous les sens. » p.152

Ainsi  peut-on  conclure  avec  Canguilhem  que  les  premiers  outils  ne  sont  que  le 
prolongement des organes humains en mouvement. Cela légitime une philosophie biologique de la 
technique (p.158). On peut comprendre la construction des machines comme une tactique de la 
vie. (p.159)

Alors l’affirmation selon laquelle l’invention technique consiste en une simple et stricte application 
de savoir peut être remise en cause :

« En résumé, en considérant la technique comme un phénomène biologique universel et non plus 
seulement  comme une opération  intellectuelle  de  l'homme,  on  est  amené d’une  part  à  affirmer 

4
« Machine et organisme » 

Canguilhem



l’autonomie créatrice des arts et des métiers par rapport à toute connaissance capable de se les  
annexer  pour  s’y  appliquer  ou  de  les  informer  pour  en  multiplier  les  effets,  et  par 
conséquent, d’autre part, à inscrire le mécanique dans l’organique. […] » (p.164)

5
« Machine et organisme » 

Canguilhem


