
Chapitre III : Le vivant et son milieu

Le milieu est une catégorie importante de la pensée contemporaine. Mais il est difficile de trouver 
l’unité synthétique du mot, car il désigne plusieurs choses.
Canguilhem tente de faire la  genèse de ce concept  de 1800 à nos jours,  de montrer les divers 
renversements du rapport organisme-milieu et de montrer la portée philosophique générale de ces 
renversements. 

1) Un terme polysémique

Canguilhem remarque que Balzac utilise ce terme dans la Préface de la Comédie humaine en 1842, 
que Comte l’utilise en 1838 ou encore Newton à propos de la théorie des fluides (la théorie des 
chocs de Descartes ne suffit pas à expliquer le mouvement) : « Le fluide est l’intermédiaire entre 
deux corps, il est leur milieu ; et en tant qu’il pénètre tous ces corps, ces corps sont situés au milieu 
de lui. » p.167. Chez Newton, le milieu est un « mi-lieu », un intermédiaire entre deux corps

Ce qui renforce sa polysémie, c’est le fait que milieu désigne tantôt un milieu relatif (chacun a son 
milieu) et tantôt un milieu universel ou absolu : « La notion de milieu est une notion essentiellement 
relative. » p.167 mais « le  milieu tend à perdre sa signification relative et  à  prendre celle d’un 
absolu et d’une réalité en soi. » (idem)

- Lamarck parle toujours de milieux au pluriel, et entend par là expressément des fluides comme 
l’eau, l’air et la lumière traversant les corps. Lorsque Lamarck veut désigner l’ensemble des actions 
qui s’exercent du dehors sur un vivant, c’est-à-dire ce que nous appelons aujourd’hui le milieu, il ne 
dit jamais le milieu, mais toujours « circonstances influentes. Par conséquent, circonstances est pour 
Lamarck un genre dont climat, lieu et milieu sont les espèces.»  p.168 Le mot milieu signifie alors  
les circonstances nécessaires à la vie et à son maintien.

- Buffon est à la convergence des deux composantes de la théorie, la composante mécanique et la 
composante anthropogéographique. 

- Pour Comte, le milieu est non seulement « le fluide dans lequel un corps se trouve plongé » (ce 
qui confirme bien les origines mécaniques de la notion), mais « l’ensemble total des circonstances 
extérieures nécessaires à l’existence de chaque organisme. » p.170. Comte affirme que seuls les 
humains peuvent agir sur leur milieu. S’il est sur le point de définir une conception dialectique du 
milieu comme relation réciproque du vivant et du milieu, il ne l’accorde pas à tous les vivants mais 
seulement aux humains. Pour le vivant, en général, Auguste Comte refuse de considérer – l’estimant 
simplement  négligeable  –  cette  réaction  de  l’organisme  sur  le  milieu.  p.170  Autrement  dit,  la  
causalité ne s’exerce que dans un seul sens.

C’est précisément cette relation de causalité unilatérale que va mettre radicalement en question la 
pensée de Canguilhem. Il entend, en effet, mettre en avant la réciprocité du lien entre milieu et  
organisme contre la tradition dominante, selon laquelle le vivant ne serait qu’un pur produit passif 

1
Le vivant et son milieu / Canguilhem



de son milieu. Laurent Loison, dans  Canguilhem, philosophe du vital écrit que dans ce chapitre : 
« ce  qui  est  visé,  sans  l’ombre d’un doute,  c’est  une telle  conception mécaniste  du milieu qui 
annule, une fois encore, la réactivité vitale, le tonus propre des êtres vivants. » p.79

2) Critique de la surdétermination de l’action du milieu sur les organismes

Canguilhem écrit contre « le prestige de la notion de milieu pour la pensée scientifique analytique. 
Le milieu devient un instrument universel de dissolution des synthèses organiques individualisées 
dans l’anonymat des éléments et des mouvements universels. » p.172

Pour de nombreux scientifiques et philosophes, on a le monde d’abord, l’homme ensuite. Autrement 
dit, on va du monde à l’homme. L’idée d’une subordination du mécanique au vital apparaît parfois 
mais de façon encore très lacunaire, tant la thèse inverse est puissante et dominante. Louis Roule 
écrit par exemple dans un petit livre,  La vie des rivières :  « Les poissons ne mènent pas leur vie 
d’eux-mêmes, c’est la rivière qui la leur fait mener, ils sont des personnes sans personnalité.  » Nous 
tenons ici un exemple de ce à quoi doit aboutir un usage strictement mécaniste de la notion de 
milieu. Nous sommes revenus à la thèse des animaux machines. Au fond, Descartes ne disait pas 
autre chose quand il disait des animaux : « C’est la nature qui agit en eux par le moyen de leurs 
organes » p.173. Ici les propos sont clairs, les animaux sont des résultats mécaniques produits par 
leur milieu biologique. 
Le danger est de réduire le vivant, y compris le vivant humain, à une somme de réflexes, à un  
automate passif conditionné de l’extérieur par ce qui émane de son milieu. Alors on le dénature, on 
le dévitalise.

Canguilhem dans les pages 173 à 177 discute la conception de Lamarck et celle de Darwin : chez 
les biologistes lamarckiens, le milieu, souvent réduit à sa dimension abiotique (se dit d’un facteur 
lié  au  milieu,  indépendant  des  êtres  vivants),  consiste  pour  l’essentiel  dans  les  variables 
physicochimiques capables d’engendrer des conséquences sur les êtres vivants.
A partir de Darwin, le milieu est aussi, et même avant tout, un ensemble de vivants : 
« Le rapport  biologique fondamental,  aux yeux de Darwin,  est  un rapport  entre  le  vivant  et  le 
milieu,  conçu comme un ensemble  de  forces  physiques.  Le  premier  milieu  dans  lequel  vit  un 
organisme, c’est un entourage de vivants qui sont pour lui des ennemis ou des alliés, des proies ou 
des prédateurs » p.175
Lamarck pense la vie selon la durée, et Darwin plutôt selon l’indépendance ; une forme vivante 
suppose une pluralité d’autres formes avec lesquelles elle est en rapport. La vision synoptique qui 
fait l’essentiel du génie de Darwin fait défaut à Lamarck. […] Le milieu dans lequel Darwin se 
représente la vie du vivant, c’est un milieu biogéographique. » p.177

Selon  Canguilhem,  c’est  précisément  cette  conception  géographique  qui  va  permettre  de  dé-
mécaniser la notion. C’est à partir de là qu’une autre conception, respectueuse de l’originalité du 
vital et qui ne réduit pas les organismes à des automates passifs, allait pouvoir émerger. C’est à cet 
endroit du texte que Canguilhem commence à développer cette alternative, qu’il conçoit comme un 
renversement du rapport entre le vivant et son milieu. (Loison, p.87)

2
Le vivant et son milieu / Canguilhem



3) Le vivant agit aussi sur son milieu

L’homme peut toujours apporter plusieurs solutions face à un problème engendré par son milieu, ce 
qui  signifie  bien  qu’il  n’est  jamais  entièrement  conditionné.  « Le  milieu  propose  sans  jamais 
imposer une solution. » p.181 L’homme est créateur de « configuration géographique. » (On peut y 
voir un lien avec l’humain anthropocène qui en façonnant son milieu le modifie durablement)
 
Mais  les  autres  vivants  sont  eux aussi  dans un rapport  d’action réciproque,  comme le  rappelle 
Canguilhem en revenant à la géographie.
C’est la géographie qui a d’abord bouleversé ce modèle théorique. « La géographie a affaire à des 
complexes, complexes d’éléments dont les actions se limitent réciproquement, et où les effets des 
causes deviennent causes à leur tour, modifiant les causes qui leur ont donné naissance. […] La 
végétation est répartie en ensembles naturels où des espèces diverses se limitent réciproquement et 
où, par conséquent, chacune contribue à créer pour les autres un équilibre. » p.181

« Les mêmes vues doivent être appliquées à l’animal et à l’homme. Toutefois la réaction humaine à 
la  provocation du milieu se trouve diversifiée.  L’homme peut apporter plusieurs solutions à un 
même problème posé par le milieu. Le milieu propose sans jamais imposer une solution. Certes les 
possibilités ne sont pas illimitées dans un état de civilisation et de culture déterminé. Mais le fait de  
tenir pour obstacle à un moment ce qui, ultérieurement, se révélera peut-être comme un moyen 
d’action,  tient  en  définitive  à  l’idée,  à  la  représentation  que  l’homme  –  il  s’agit  de  l’homme 
collectif, bien entendu – se fait de ses possibilités, de ses besoins, et, pour tout dire, cela tient à ce 
qu’il se représente comme désirable, et cela ne se sépare pas de l’ensemble des valeurs. » p.181 – 
182

L’homme en cela ne connaît pas un milieu physique pur – il agit sur son milieu. 

Canguilhem s’appuie sur les apports de Uexküll  et  Goldstein pour développer sa conception de 
l’action réciproque entre le vivant et son milieu : 
« Uexküll et Goldstein s’accordent sur ce point fondamental : étudier un vivant dans des conditions 
expérimentalement construites, c’est lui faire un milieu, lui imposer un milieu.  Or, le propre du 
vivant c’est de se faire son milieu, de se composer son milieu. » p.184 (et cela n’est pas une 
simple interaction) « Le rapport biologique entre l’être et son milieu est un rapport fonctionnel, et 
par conséquent mobile, dont les termes échangent successivement leur rôle. » p.184

Cela n’a pas de sens, en cela, d’extraire un vivant de son milieu pour l’étudier, car il ne sera plus ce  
qu’il est mais un autre. 

Pour Canguilhem, les vivants sont capables de transformer matériellement leur environnement pour 
en faire d’authentiques milieux de vie, par exemple les castors.

3
Le vivant et son milieu / Canguilhem



Le terme milieu se précise si on le distingue de celui d’environnement. Certains éléments entourant 
un vivant lui sont totalement indifférents, en cela ils ne constituent pas son milieu. Pour clarifier, 
cette distinction, Canguilhem s’appuie sur les différents termes allemands utilisés par Uexküll :
« Uexküll les distingue avec beaucoup de soin. Umwelt désigne le milieu de comportement propre à 
tel  organisme ;  Umgebung,  c’est  l’environnement  géographique  banal  [...]  Le  milieu  de 
comportement propre (Umwelt),  pour le vivant,  c’est un ensemble d’excitations ayant valeur et 
signification de signaux. […] Si le vivant ne cherche pas, il ne reçoit rien. Un vivant ce n’est pas 
une machine qui répond par des mouvements à des excitations, c’est un machiniste qui répond à des 
signaux par des opérations. » p.185 Ou encore, écrit Canguilhem : « la Umwelt de l’animal n’est 
rien  d’autre  qu’un  milieu  centré  par  rapport  à  ce  sujet  de  valeurs  vitales  en  quoi  consiste 
essentiellement le vivant. » p.185-186

Le  Umwelt,  c’est  donc  un  prélèvement  électif  dans  la  Umgebung,  dans  l’environnement 
géographique. Canguilhem analyse la Umwelt de la tique :
- la tique se développe aux dépens du sang chaud des mammifères.
- la femelle adulte, après l’accouplement, monte jusqu’à l’extrémité d’un rameau d’arbre et attend. 
Elle peut attendre 18 ans.
- Lorsqu’un mammifère passe sous l’arbre, sous le poste de guet et de chasse de la tique, elle se 
laisse tomber. Ce qui la guide, c’est l’odeur de beurre rance qui émane des glandes cutanées de 
l’animal. C’est le seul excitant qui puisse déclencher son mouvement de chute.
- Lorsqu’elle est tombée sur l’animal, elle s’y fixe.
- Ce qui la fixe sur l’animal, c’est la température du sang, uniquement.
- Elle est fixée sur l’animal par son sens thermique ; et guidée par son sens tactile, elle cherche de 
préférence les endroits de la peau qui sont dépourvus de poils ; elle s’y enfonce jusqu’au-dessus de 
la tête, et suce le sang.
→  Il  est  à  remarquer  que,  pendant  un  temps  considérable,  l’animal  peut  rester  totalement 
indifférent, insensible à toutes les excitations qui émanent d’un milieu comme la forêt, et que la 
seule excitation qui soit capable de déclencher son mouvement, à l’exclusion de toute autre, c’est 
l’odeur de beurre rance. p.186 / 187 

« Les  excitants  séparés,  cela  a  un  sens  pour  la  science  humaine,  cela  n’a  aucun  sens  pour  la 
sensibilité d’un vivant. Un animal en situation d’expérimentation est dans une situation anormale 
pour lui, dont il n’a pas besoin d’après ses propres normes, qu’il n’a pas choisie, qui lui est imposée 
[…] Il a ses normes vitales propres. » p.187

Goldstein va plus loin qu’Uexküll : Avec Goldstein, la relation de domination s’établit cette fois-ci 
au détriment du milieu, qui serait en quelque sorte une projection extracorporelle de l’organisme 
lui-même (Loison, p.89). Voilà pourquoi on peut dire qu’un vivant « se fait » un milieu.

Ce que le milieu offre au vivant est fonction de la demande. …] Le milieu propre de l’homme c’est  
le monde de sa perception, c’est-à-dire le champ de son expérience pragmatique où ses actions, 
orientées et réglées par les valeurs immanentes aux tendances, découpent des objets qualifiés, les 

4
Le vivant et son milieu / Canguilhem



situent les uns par rapport aux autres et par rapport à lui. En sorte que l’environnement auquel il est  
censé agir se trouve originellement centré sur lui et par lui. » p.195

Le rapport au milieu est déterminé par les valeurs vitales de l’être vivant. Un être vivant agit sur son 
milieu car il le choisit en fonction de la vie qu’il porte en lui. Ce choix n’est pas un pur mécanisme.  
Canguilhem écrit : « l’être d’un organisme, c’est son sens » ou encore « vivre c’est rayonner, c’est 
organiser le milieu à partir d’un centre de référence qui ne peut lui-même être référé sans perdre sa 
signification originale » p.188.

Canguilhem critique ainsi un certain discours de la science, uniformisant le milieu pour une même 
catégorie de vivants. Loison écrit à ce sujet p.91 : Une certaine conception de la science (scientiste 
ou physiciste), et Canguilhem le déplore, a conduit à oublier qu’il y a autant de milieux que de 
vivants et donc à conférer au « milieu propre » de l’homme « une sorte de privilège sur les milieux 
propres des autres vivants ». Selon lui, cela n’a aucun sens, car « le milieu des valeurs sensibles et 
techniques de l’homme n’a pas en soi plus de réalité que le milieu propre du cloporte ou de la souris 
grise. » p.196

5
Le vivant et son milieu / Canguilhem



Chapitre IV : Le normal et le pathologique

Le vitalisme c’est la simple reconnaissance de l’originalité du fait vital. p.201

« Trop souvent,  les savants tiennent les lois de la nature pour des invariants essentiels dont les 
phénomènes  singuliers  constituent  des  exemplaires  approchés  mais  défaillants  à  reproduire 
l’intégralité de leur réalité légale supposée. » p.201

« Car enfin, affirmer que la vérité est dans le type mais la réalité hors du type, affirmer que la nature 
a des types mais qu’ils ne sont pas réalisés, n’est-ce pas faire de la connaissance une impuissance à 
atteindre le réel et justifier l’objection qu’Aristote faisait autrefois à Platon : si l’on sépare les Idées 
et les Choses, comment rendre compte et de l’explication des choses et de la science des Idées ? » 
p.203

« Finalement c’est parce que la valeur est dans le vivant qu’aucun jugement de valeur concernant 
son existence n’est porté sur lui. » p.205

« Il ne peut rien manquer à un vivant, si l’on veut bien admettre qu’il y a mille et une façons de  
vivre. […] il  n’y a  pas de réussites  qui  dévalorisent  radicalement  d’autres essais  en les  faisant 
apparaître manqués. » p.206

« On peut  donc conclure  ici  que le  terme de « normal » n’a  aucun sens proprement  absolu ou 
essentiel. Nous avons proposé, dans un travail antérieur que ni le vivant, ni le milieu ne peuvent être 
dits  normaux  si  on  les  considère  séparément,  mais  seulement  dans  leur  relation.  C’est  ainsi 
seulement  qu’on  peut  conserver  un  fil  conducteur  sans  la  possession  duquel  on  devra  tenir 
nécessairement pour anormal – c’est-à-dire, croit-on, pathologique – tout individu anomal (porteur 
d’anomalies), c’est-à-dire aberrant par rapport à un type spécifique statistiquement défini. » p.208

« C’est la raison pour laquelle des auteurs aussi différents que Laugier, Sigerist et Goldstein pensent 
qu’on  ne  peut  déterminer  le  normal  par  simple  référence  à  une  moyenne  statistique  mais  par 
référence de l’individu à lui-même dans des situations identiques successives ou dans des situations 
variées. » p.210

« Une altération dans le contenu symptomatique n’apparaît maladie qu’au moment où l’existence de 
l’être, jusqu’alors en relation d’équilibre avec son milieu, devient dangereusement troublée. » p.211

« Quand un individu commence à se sentir malade, à se dire malade, à se comporter en malade, il 
est passé dans un autre univers, il  est devenu un autre homme. La relativité du normal ne doit  
aucunement être pour le médecin un encouragement à annuler dans la confusion la distinction du 
normal et du pathologique. » p.213

6
Le vivant et son milieu / Canguilhem



« … la vie à l’état pathologique n’est pas absence de normes mais présence d’autres normes. En 
toute rigueur, « pathologique » est le contraire vital de « sain » et non le contradictoire logique de 
normal. » p.214

Comme  le  dit  Goldstein,  les  normes  de  vie  pathologique  sont  celles  qui  obligent  désormais 
l’organisme à vivre dans un milieu « rétréci », différant qualitativement, dans sa structure, du milieu 
antérieur  de  vie,  et  dans  ce  milieu rétréci  exclusivement,  par  l’impossibilité  où l’organisme se 
trouve d’affronter les exigences de nouveaux milieux, sous forme de réactions ou d’entreprises 
dictées par des situations nouvelles. » p.215

« Ce qui la caractérise c’est la capacité de tolérer des variations des normes auxquelles seule la  
stabilité,  apparemment garantie et  en fait  toujours nécessairement précaire,  des situations et  du 
milieu confère une valeur trompeuse de normal définitif. L’homme n’est vraiment sain que lorsqu’il  
est capable de plusieurs normes, lorsqu’il est plus que normal. P215

« Sans intention de plaisanterie, la santé c’est le luxe de pouvoir tomber malade et de s’en relever.  
Toute maladie est au contraire la réduction du pouvoir d’en surmonter d’autres. » p.215

« Parmi  eux  beaucoup  ont  reconnu  que  le  malade  mental  est  un  « autre »  homme et  non  pas 
seulement un homme dont le trouble prolonge en le grossissant le psychisme normal. » p.216

Chapitre V : La monstruosité et le monstrueux

7
Le vivant et son milieu / Canguilhem


