Chapitre III : Le vivant et son milieu

Le milieu est une catégorie importante de la pensée contemporaine. Mais il est difficile de trouver
I’unité synthétique du mot, car il désigne plusieurs choses.

Canguilhem tente de faire la genése de ce concept de 1800 a nos jours, de montrer les divers
renversements du rapport organisme-milieu et de montrer la portée philosophique générale de ces
renversements.

1) Un terme polysémique

Canguilhem remarque que Balzac utilise ce terme dans la Préface de la Comédie humaine en 1842,
que Comte I’utilise en 1838 ou encore Newton a propos de la théorie des fluides (la théorie des
chocs de Descartes ne suffit pas a expliquer le mouvement) : « Le fluide est 1’intermédiaire entre
deux corps, il est leur milieu ; et en tant qu’il pénetre tous ces corps, ces corps sont situés au milieu
de lui. » p.167. Chez Newton, le milieu est un « mi-lieu », un intermédiaire entre deux corps

Ce qui renforce sa polysémie, c’est le fait que milieu désigne tant6t un milieu relatif (chacun a son
milieu) et tant6t un milieu universel ou absolu : « La notion de milieu est une notion essentiellement
relative. » p.167 mais « le milieu tend a perdre sa signification relative et a prendre celle d’un
absolu et d’une réalité en soi. » (idem)

- Lamarck parle toujours de milieux au pluriel, et entend par la expressément des fluides comme
’eau, I’air et la lumiere traversant les corps. Lorsque Lamarck veut désigner 1’ensemble des actions
qui s’exercent du dehors sur un vivant, c’est-a-dire ce que nous appelons aujourd’hui le milieu, il ne
dit jamais le milieu, mais toujours « circonstances influentes. Par conséquent, circonstances est pour
Lamarck un genre dont climat, lieu et milieu sont les especes.» p.168 Le mot milieu signifie alors
les circonstances nécessaires a la vie et a son maintien.

- Buffon est a la convergence des deux composantes de la théorie, la composante mécanique et la
composante anthropogéographique.

- Pour Comte, le milieu est non seulement « le fluide dans lequel un corps se trouve plongé » (ce
qui confirme bien les origines mécaniques de la notion), mais « I’ensemble total des circonstances
extérieures nécessaires a 1’existence de chaque organisme. » p.170. Comte affirme que seuls les
humains peuvent agir sur leur milieu. S’il est sur le point de définir une conception dialectique du
milieu comme relation réciproque du vivant et du milieu, il ne ’accorde pas a tous les vivants mais
seulement aux humains. Pour le vivant, en général, Auguste Comte refuse de considérer — 1’estimant
simplement négligeable — cette réaction de 1’organisme sur le milieu. p.170 Autrement dit, la
causalité ne s’exerce que dans un seul sens.

C’est précisément cette relation de causalité unilatérale que va mettre radicalement en question la
pensée de Canguilhem. Il entend, en effet, mettre en avant la réciprocité du lien entre milieu et
organisme contre la tradition dominante, selon laquelle le vivant ne serait qu’un pur produit passif

1

Le vivant et son milieu / Canguilhem



de son milieu. Laurent Loison, dans Canguilhem, philosophe du vital écrit que dans ce chapitre :
«ce qui est visé, sans I’ombre d’un doute, c’est une telle conception mécaniste du milieu qui
annule, une fois encore, la réactivité vitale, le tonus propre des étres vivants. » p.79

2) Critique de la surdétermination de I’action du milieu sur les organismes

Canguilhem écrit contre « le prestige de la notion de milieu pour la pensée scientifique analytique.
Le milieu devient un instrument universel de dissolution des synthéses organiques individualisées
dans I’anonymat des éléments et des mouvements universels. » p.172

Pour de nombreux scientifiques et philosophes, on a le monde d’abord, I’homme ensuite. Autrement
dit, on va du monde a I’homme. L’idée d’une subordination du mécanique au vital apparait parfois
mais de facon encore trés lacunaire, tant la thése inverse est puissante et dominante. Louis Roule
écrit par exemple dans un petit livre, La vie des rivieres : « Les poissons ne menent pas leur vie
d’eux-mémes, c’est la riviere qui la leur fait mener, ils sont des personnes sans personnalité. » Nous
tenons ici un exemple de ce a quoi doit aboutir un usage strictement mécaniste de la notion de
milieu. Nous sommes revenus a la thése des animaux machines. Au fond, Descartes ne disait pas
autre chose quand il disait des animaux : « C’est la nature qui agit en eux par le moyen de leurs
organes » p.173. Ici les propos sont clairs, les animaux sont des résultats mécaniques produits par
leur milieu biologique.

Le danger est de réduire le vivant, y compris le vivant humain, a une somme de réflexes, a un
automate passif conditionné de I’extérieur par ce qui émane de son milieu. Alors on le dénature, on
le dévitalise.

Canguilhem dans les pages 173 a 177 discute la conception de Lamarck et celle de Darwin : chez
les biologistes lamarckiens, le milieu, souvent réduit a sa dimension abiotique (se dit d’un facteur
lié au milieu, indépendant des étres vivants), consiste pour 1’essentiel dans les variables
physicochimiques capables d’engendrer des conséquences sur les étres vivants.

A partir de Darwin, le milieu est aussi, et méme avant tout, un ensemble de vivants :

« Le rapport biologique fondamental, aux yeux de Darwin, est un rapport entre le vivant et le
milieu, con¢u comme un ensemble de forces physiques. Le premier milieu dans lequel vit un
organisme, c’est un entourage de vivants qui sont pour lui des ennemis ou des alliés, des proies ou
des prédateurs » p.175

Lamarck pense la vie selon la durée, et Darwin plutdt selon I’indépendance ; une forme vivante
suppose une pluralité d’autres formes avec lesquelles elle est en rapport. La vision synoptique qui
fait ’essentiel du génie de Darwin fait défaut a Lamarck. [...] Le milieu dans lequel Darwin se
représente la vie du vivant, c’est un milieu biogéographique. » p.177

Selon Canguilhem, c’est précisément cette conception géographique qui va permettre de dé-
mécaniser la notion. C’est a partir de la qu’une autre conception, respectueuse de 1’originalité du
vital et qui ne réduit pas les organismes a des automates passifs, allait pouvoir émerger. C’est a cet
endroit du texte que Canguilhem commence a développer cette alternative, qu’il congoit comme un
renversement du rapport entre le vivant et son milieu. (Loison, p.87)

2

Le vivant et son milieu / Canguilhem



3) Le vivant agit aussi sur son milieu

L’homme peut toujours apporter plusieurs solutions face a un probléeme engendré par son milieu, ce
qui signifie bien qu’il n’est jamais entierement conditionné. « Le milieu propose sans jamais
imposer une solution. » p.181 L’homme est créateur de « configuration géographique. » (On peut y
voir un lien avec I’humain anthropocéne qui en faconnant son milieu le modifie durablement)

Mais les autres vivants sont eux aussi dans un rapport d’action réciproque, comme le rappelle
Canguilhem en revenant a la géographie.

C’est la géographie qui a d’abord bouleversé ce modele théorique. « La géographie a affaire a des
complexes, complexes d’éléments dont les actions se limitent réciproquement, et ou les effets des
causes deviennent causes a leur tour, modifiant les causes qui leur ont donné naissance. [...] La
végétation est répartie en ensembles naturels ou des especes diverses se limitent réciproquement et
ou, par conséquent, chacune contribue a créer pour les autres un équilibre. » p.181

« Les mémes vues doivent étre appliquées a I’animal et a I’homme. Toutefois la réaction humaine a
la provocation du milieu se trouve diversifiée. L’homme peut apporter plusieurs solutions a un
méme probléeme posé par le milieu. Le milieu propose sans jamais imposer une solution. Certes les
possibilités ne sont pas illimitées dans un état de civilisation et de culture déterminé. Mais le fait de
tenir pour obstacle a un moment ce qui, ultérieurement, se révélera peut-étre comme un moyen
d’action, tient en définitive a 1’idée, a la représentation que I’homme — il s’agit de I’homme
collectif, bien entendu — se fait de ses possibilités, de ses besoins, et, pour tout dire, cela tient a ce
qu’il se représente comme désirable, et cela ne se sépare pas de I’ensemble des valeurs. » p.181 —
182

L’homme en cela ne connait pas un milieu physique pur — il agit sur son milieu.

Canguilhem s’appuie sur les apports de Uexkiill et Goldstein pour développer sa conception de
’action réciproque entre le vivant et son milieu :

« Uexkiill et Goldstein s’accordent sur ce point fondamental : étudier un vivant dans des conditions
expérimentalement construites, c’est lui faire un milieu, lui imposer un milieu. Or, le propre du
vivant c’est de se faire son milieu, de se composer son milieu. » p.184 (et cela n’est pas une
simple interaction) « Le rapport biologique entre 1’étre et son milieu est un rapport fonctionnel, et
par conséquent mobile, dont les termes échangent successivement leur role. » p.184

Cela n’a pas de sens, en cela, d’extraire un vivant de son milieu pour I’étudier, car il ne sera plus ce
qu’il est mais un autre.

Pour Canguilhem, les vivants sont capables de transformer matériellement leur environnement pour
en faire d’authentiques milieux de vie, par exemple les castors.

3

Le vivant et son milieu / Canguilhem



Le terme milieu se précise si on le distingue de celui d’environnement. Certains éléments entourant
un vivant lui sont totalement indifférents, en cela ils ne constituent pas son milieu. Pour clarifier,
cette distinction, Canguilhem s’appuie sur les différents termes allemands utilisés par Uexkiill :

« Uexkiill les distingue avec beaucoup de soin. Umwelt désigne le milieu de comportement propre a
tel organisme; Umgebung, c’est I’environnement géographique banal [...] Le milieu de
comportement propre (Umwelt), pour le vivant, c’est un ensemble d’excitations ayant valeur et
signification de signaux. [...] Si le vivant ne cherche pas, il ne recoit rien. Un vivant ce n’est pas
une machine qui répond par des mouvements a des excitations, c’est un machiniste qui répond a des
signaux par des opérations. » p.185 Ou encore, écrit Canguilhem : « la Umwelt de 1’animal n’est
rien d’autre qu’un milieu centré par rapport a ce sujet de valeurs vitales en quoi consiste
essentiellement le vivant. » p.185-186

Le Umwelt, c’est donc un prélévement électif dans la Umgebung, dans I’environnement
géographique. Canguilhem analyse la Umwelt de la tique :

- la tique se développe aux dépens du sang chaud des mammifeéres.

- la femelle adulte, aprés 1’accouplement, monte jusqu’a 1’extrémité d’un rameau d’arbre et attend.
Elle peut attendre 18 ans.

- Lorsqu’un mammifére passe sous 1’arbre, sous le poste de guet et de chasse de la tique, elle se
laisse tomber. Ce qui la guide, c’est I’odeur de beurre rance qui émane des glandes cutanées de
I’animal. C’est le seul excitant qui puisse déclencher son mouvement de chute.

- Lorsqu’elle est tombée sur I’animal, elle s’y fixe.

- Ce qui la fixe sur I’animal, c’est la température du sang, uniquement.

- Elle est fixée sur I’animal par son sens thermique ; et guidée par son sens tactile, elle cherche de
préférence les endroits de la peau qui sont dépourvus de poils ; elle s’y enfonce jusqu’au-dessus de
la téte, et suce le sang.

— Il est a remarquer que, pendant un temps considérable, 1’animal peut rester totalement
indifférent, insensible a toutes les excitations qui émanent d’un milieu comme la forét, et que la
seule excitation qui soit capable de déclencher son mouvement, a I’exclusion de toute autre, c’est
’odeur de beurre rance. p.186 / 187

« Les excitants séparés, cela a un sens pour la science humaine, cela n’a aucun sens pour la
sensibilité d’un vivant. Un animal en situation d’expérimentation est dans une situation anormale
pour lui, dont il n’a pas besoin d’apres ses propres normes, qu’il n’a pas choisie, qui lui est imposée
[...]1I a ses normes vitales propres. » p.187

Goldstein va plus loin qu’Uexkiill : Avec Goldstein, la relation de domination s’établit cette fois-ci
au détriment du milieu, qui serait en quelque sorte une projection extracorporelle de 1’organisme
lui-méme (Loison, p.89). Voila pourquoi on peut dire qu’un vivant « se fait » un milieu.

Ce que le milieu offre au vivant est fonction de la demande. ...] Le milieu propre de I’homme c’est
le monde de sa perception, c’est-a-dire le champ de son expérience pragmatique ou ses actions,
orientées et réglées par les valeurs immanentes aux tendances, découpent des objets qualifiés, les

4

Le vivant et son milieu / Canguilhem



situent les uns par rapport aux autres et par rapport a lui. En sorte que 1’environnement auquel il est
censé agir se trouve originellement centré sur lui et par lui. » p.195

Le rapport au milieu est déterminé par les valeurs vitales de I’étre vivant. Un étre vivant agit sur son
milieu car il le choisit en fonction de la vie qu’il porte en lui. Ce choix n’est pas un pur mécanisme.
Canguilhem écrit : « I’étre d’un organisme, c’est son sens » ou encore « vivre ¢’est rayonner, c’est
organiser le milieu a partir d’un centre de référence qui ne peut lui-méme étre référé sans perdre sa
signification originale » p.188.

Canguilhem critique ainsi un certain discours de la science, uniformisant le milieu pour une méme
catégorie de vivants. Loison écrit a ce sujet p.91 : Une certaine conception de la science (scientiste
ou physiciste), et Canguilhem le déplore, a conduit a oublier qu’il y a autant de milieux que de
vivants et donc a conférer au « milieu propre » de I’homme « une sorte de privilege sur les milieux
propres des autres vivants ». Selon lui, cela n’a aucun sens, car « le milieu des valeurs sensibles et
techniques de I’homme n’a pas en soi plus de réalité que le milieu propre du cloporte ou de la souris
grise. » p.196

5

Le vivant et son milieu / Canguilhem



Chapitre IV : Le normal et le pathologique
Le vitalisme c’est la simple reconnaissance de 1’originalité du fait vital. p.201

« Trop souvent, les savants tiennent les lois de la nature pour des invariants essentiels dont les
phénomeénes singuliers constituent des exemplaires approchés mais défaillants a reproduire
I’intégralité de leur réalité 1égale supposée. » p.201

« Car enfin, affirmer que la vérité est dans le type mais la réalité hors du type, affirmer que la nature
a des types mais qu’ils ne sont pas réalisés, n’est-ce pas faire de la connaissance une impuissance a
atteindre le réel et justifier I’objection qu’Aristote faisait autrefois a Platon : si 1’on sépare les Idées
et les Choses, comment rendre compte et de I’explication des choses et de la science des Idées ? »
p.203

« Finalement c’est parce que la valeur est dans le vivant qu’aucun jugement de valeur concernant
son existence n’est porté sur lui. » p.205

« Il ne peut rien manquer a un vivant, si I’on veut bien admettre qu’il y a mille et une facons de
vivre. [...] il n’y a pas de réussites qui dévalorisent radicalement d’autres essais en les faisant
apparaitre manqués. » p.206

«On peut donc conclure ici que le terme de « normal » n’a aucun sens proprement absolu ou
essentiel. Nous avons proposé, dans un travail antérieur que ni le vivant, ni le milieu ne peuvent étre
dits normaux si on les considere séparément, mais seulement dans leur relation. C’est ainsi
seulement qu’on peut conserver un fil conducteur sans la possession duquel on devra tenir
nécessairement pour anormal — c’est-a-dire, croit-on, pathologique — tout individu anomal (porteur
d’anomalies), c’est-a-dire aberrant par rapport a un type spécifique statistiquement défini. » p.208

« C’est la raison pour laquelle des auteurs aussi différents que Laugier, Sigerist et Goldstein pensent
qu’on ne peut déterminer le normal par simple référence a une moyenne statistique mais par
référence de I’individu a lui-méme dans des situations identiques successives ou dans des situations
variées. » p.210

« Une altération dans le contenu symptomatique n’apparait maladie qu’au moment ou I’existence de
’étre, jusqu’alors en relation d’équilibre avec son milieu, devient dangereusement troublée. » p.211

« Quand un individu commence a se sentir malade, a se dire malade, a se comporter en malade, il
est passé dans un autre univers, il est devenu un autre homme. La relativité du normal ne doit
aucunement étre pour le médecin un encouragement a annuler dans la confusion la distinction du
normal et du pathologique. » p.213

6

Le vivant et son milieu / Canguilhem



« ... la vie a I’état pathologique n’est pas absence de normes mais présence d’autres normes. En
toute rigueur, « pathologique » est le contraire vital de « sain » et non le contradictoire logique de
normal. » p.214

Comme le dit Goldstein, les normes de vie pathologique sont celles qui obligent désormais
I’organisme a vivre dans un milieu « rétréci », différant qualitativement, dans sa structure, du milieu
antérieur de vie, et dans ce milieu rétréci exclusivement, par 1’impossibilité ot I’organisme se
trouve d’affronter les exigences de nouveaux milieux, sous forme de réactions ou d’entreprises
dictées par des situations nouvelles. » p.215

« Ce qui la caractérise c’est la capacité de tolérer des variations des normes auxquelles seule la
stabilité, apparemment garantie et en fait toujours nécessairement précaire, des situations et du
milieu confére une valeur trompeuse de normal définitif. L’homme n’est vraiment sain que lorsqu’il
est capable de plusieurs normes, lorsqu’il est plus que normal. P215

« Sans intention de plaisanterie, la santé c’est le luxe de pouvoir tomber malade et de s’en relever.
Toute maladie est au contraire la réduction du pouvoir d’en surmonter d’autres. » p.215

« Parmi eux beaucoup ont reconnu que le malade mental est un « autre » homme et non pas
seulement un homme dont le trouble prolonge en le grossissant le psychisme normal. » p.216

Chapitre V : La monstruosité et le monstrueux

7

Le vivant et son milieu / Canguilhem



