Chapitre V : La monstruosité et le monstrueux

1. Définitions et questions préliminaires (pp. 219-222)

* Pourquoi le monstre est-il repoussant ?

« Le monstre ce serait seulement 1’autre que le méme, un ordre autre que 1’ordre le plus probable. »
p.220. Il n’y a pas de monstre minéral, il n’y a pas de monstre mécanique, il y a seulement des
monstres organiques. L’énorme est vu comme monstrueux : « si I’homme se définit par une certaine
limitation des forces, des fonctions, I’homme qui échappe par sa grandeur aux limitations de
I’homme n’est plus un homme. » p.220

— I’humain considere le monstre comme I’autre — celui qui est sans rapport avec I’humain moyen,
il est « sans norme », au sens de sans proportion. Il est énorme / en dehors des normes. En cela, il
fait peur car il parait révéler de I’incommensurable entre des individus d’une méme espéce.

Alors « le monstre c’est le vivant de valeur négative. » p.220 Le monstre est de valeur repoussoir.
Le monstre fait peur, car il semble étre une possibilité de la vie mais paradoxalement il rassure
aussi, car il nous certifie en retour d’une certaine normalité des vies. « En révélant précaire la
stabilité a laquelle la vie nous avait habitués — oui, seulement habitués, mais nous lui avions fait une
loi de son habitude — le monstre confere a la relation spécifique, a la régularité morphologique, a la
réussite de la structuration, une valeur d’autant plus éminente qu’on en saisit maintenant la
contingence. » — Le monstre redonne de la valeur au normal. Le sujet est soulagé de se savoir
conforme a la norme quand il est confronté au monstrueux, au sens d’une irrégularité.

« Mais la monstruosité c’est la menace accidentelle et conditionnelle d’inachevement ou de
distorsion dans la formation de la forme, c’est la limitation par 1’intérieur, la négation du vivant par
le non-viable. » p.221

- Le monstrueux fait peur parce qu’il rappelle aussi qu’il fait partie de la vie. Le vie contient en
elle-méme des irrégularités ou des distorsions possibles. On a davantage peur de ce que I’on peut
devenir que d’une altérité avec laquelle on n’est jamais en relation. En cela, on reconnait dans le
monstre un possible et non une simple altérité sans relation.

Ainsi si le monstre crée chez ’homme de la crainte et de la terreur panique, il crée aussi de la
curiosité et de la fascination. Le monstre, c’est aussi du merveilleux. « D’une part, il inquiéte : la
vie est moins siire d’elle-méme qu’on n’avait pu le penser. D’autre part, il valorise : puisque la vie
est capable d’échecs, toutes ses réussites sont des échecs évités. » p.221 Les réussites ne sont pas
nécessaires.

Le monstre est double : il fait peur car il est une possibilité de la vie, et de toutes les vies, et il
enchante parce qu’il rappelle négativement que la vie peut aussi réussir.

Le monstrueux fait partie de la vie. Il la révéle a elle-méme en tant qu’elle échoue ou s’accomplit.

. Le monstrueux est une catégorie importante dans I’art



Mais il fait aussi partie de I’art: « et d’ou peut venir ce mouvement qui entraine 1’esprit des
hommes a juxtaposer aux produits monstrueux de la vie, comme autant de projets susceptibles de la
tenter, des grylles aux tétes multiples, des hommes parfaits, des emblemes tératomorphes ? » p.222
(Une grylle a téte multiple est un motif artistique et symbolique, surtout présent a la Renaissance,
mais hérité de I’Antiquité. Une grylle, a 1’origine, c’est une figure grotesque, hybride, souvent
fantasque : un mélange d’humain, d’animal, parfois de végétal. Le terme vient de gryllos en grec,
qui désigne quelque chose de bizarre, de ridicule ou de difforme. A téte multiple, cela veut dire
qu’un méme corps porte plusieurs visages ou plusieurs tétes, parfois imbriqués les uns dans les
autres. On en trouve chez Arcimboldo, dans les marginalia médiévales, dans certaines gravures
maniéristes. Un embléme tératomorphe est une figure symbolique qui prend la forme d’un étre
monstrueux ou anormal pour transmettre une idée morale, politique ou philosophique.
Tératomorphe vient du grec teras (monstre) et morpheé (forme) :

« qui a la forme d’un monstre ». Un embléme tératomorphe représente : des corps hybrides
(homme-animal, homme-végétal), des étres difformes, a tétes multiples, membres déplacés, des
figures contre-nature.

Le monstre, dans I’emblématique, n’est pas gratuit. Il sert a signaler un désordre (moral, physique,
politique, cosmique), rendre visible un vice ou une faute (orgueil, duplicité, ignorance). Le
monstrueux fonctionne comme une allégorie négative : ce qui ne devrait pas étre devient visible.

Finalement c’est surtout I’imagination qui est riche en monstre, la vie en produit peu. « La vie est
pauvre en monstres. Le fantastique est un monde. » p.222

Pour I’Antiquité classique et le Moyen-Age la monstruosité est considérée comme 1’effet du
monstrueux. Le terme « hybride » désigne une monstruosité, liée a un mélange illégitime, comme
I’indique I’étymologie du mot : Le mot « hybride » vient du latin hybrida (ou hibrida), qui désigne
a I’origine un étre de sang mélé, souvent avec une connotation négative. Latin : hybrida / hibrida —
enfant né de parents d’origines différentes — par extension : animal issu de deux espéces
différentes, étre contre-nature, batard. Le mot est tres tot chargé d’une idée de mélange illégitime,
de transgression des frontiéres naturelles ou sociales. Antiquité / Moyen Age : étre monstrueux,
contre-nature / Renaissance : figure symbolique (grotesque, allégorie morale) Epoque moderne et
contemporaine : le terme se neutralise, voire se valorise (hybridation des genres, des cultures, des
techniques) Dans les grylles, les emblémes tératomorphes ou les figures grotesques, 1’hybride est
pensé comme : ce qui défie I’ordre, ce qui rend visible une faille du sens, ce qui oblige le regard a
interpréter plutdt qu’a reconnaitre.

2. Pourquoi la monstruosité devient-elle monstrueuse ? (p.223-226)

«Les produits animaux interspécifiques sont le résultat de croisements violant la regle
d’endogamie, d’unions sans observance de similitude. » p.223 Mais alors la monstruosité, c’est la
possibilité de la vie a s’hybrider. Les espéeces peuvent procréer entre elles.

L’Orient accueille plus volontiers le mélange des especes, les métamorphoses, les passages
possibles entre les especes, la ou la Grece et Rome le rejette. La monstruosité c’est alors la
transgression de la séparation, laquelle peut se faire a cause de 1’imagination. Pour Eller (médecin
prussien du 17éme siécle), c’est également possible chez les animaux. Il décrit en effet un chien mis
au monde avec une téte qui ressemblait a celle d’un coq d’Inde. Il I’explique en disant : « la mere,
quand elle était pleine, avait coutume de se promener dans la basse-cour d’ou elle était chassée a
coups de bec par un coq d’Inde irascible. En vertu de quoi Eller peut écrire : Les femmes ne doivent



donc pas se glorifier de posséder seule la prérogative de faire des monstres par la force de leur
imagination ; nous sommes convaincus, par la relation précédente, que les bétes en peuvent faire
autant. » p.225

Pour Canguilhem, on trouve ici la preuve de I’importance que les humains confeérent a
I’imagination. Cela révele également I’enchevétrement entre la réalité et la fiction. Les humains
sont « tout préts a croire a la fois que les monstres existent parce qu’ils sont imaginés et qu’ils
existent puisqu’ils sont imaginés, autrement dit que la fiction pétrit la réalité et que la réalité
authentifie la fiction » p.226 (Cela renvoie aux deux autres ceuvres, comment entremélent-elles
fiction et réalité?)

3. Une histoire des monstres (pp. 226-235): vers une rationalisation de la

monstruosité

L’attitude rationaliste consiste a infantiliser le monstre. L.e monstre ne peut étre vu que comme doté
d’un cerveau d’enfant.

« A 1’age des fables, la monstruosité dénoncait le pouvoir monstrueux de 1’imagination. A 1’age des
expériences, le monstrueux est tenu pour symptome de puérilité ou de maladie mentale, il accuse la
débilité ou la défaillance de la raison. On répete apres Goya : « le sommeil de la raison engendre
des monstres ». » p.228

Pendant longtemps, le monstrueux était congu dans la continuité de la vie. Il n’y avait pas rupture
mais continuité entre le normal et le monstrueux. Le XVIIIléme inscrit la continuité des formes dans
la vie, par exemple les poissons-oiseaux, les hommes marins ou les sirenes.

L’idée de rupture arrive dans un second temps. C’est a cette époque qu’on enferme les fous par
exemple. « Au XIXéme siéecle, le fou est dans I’asile ou il sert a enseigner la raison, et le monstre
est dans le bocal de I’embryologiste ou il sert a enseigner la norme. » p.228

. La science veut fabriquer des monstres

La science du 19éme siecle aime fabriquer des monstres, 1a ou le Moyen-Age se plaisait seulement
a les imaginer. Les scientifiques font des expérimentations pour flatter leur curiosité, par exemple
I’accouplement entre un lapin et une poule : «du curieux au scabreux et du scabreux au
monstrueux, la route est droite, sinon courte. » p.233 // « Entre les biologistes qui se créent leur
objet et les fabricants de monstres humains a destination de bouffons, tels que Victor Hugo les a
décrits dans L’homme qui rit, nous mesurons toute la distance. Nous devons vouloir qu’elle
demeure telle, nous ne pouvons affirmer qu’elle le restera. » p.233

« L’ignorance des anciens tenait les monstres pour des jeux de la nature, la science des
contemporains en fait le jeu des savants » p.233

Si la vie joue avec le milieu pour Canguilhem, cela n’autorise pas le savant a jouer avec les vivants.
Mais en outre le scientifique n’a pas beaucoup de possibilités, par exemple les modifications
embryonnaires n’aboutissent que tres rarement. « Nous avons dit : la vie est pauvre en monstre alors
que le fantastique est un monde. » p.235

L’imagination contrairement a la science est illimitée. « La puissance de 1’imagination est
inépuisable, infatigable. Comment ne le serait-elle pas ? » p.235

Mais du point de vue de la vie, c’est différent. A strictement parler, il n’y a « rien de monstrueux
dans les monstruosités ». La vie se cherche, essaie. Elle prend donc nécessairement différentes
allures.






