
Les expériences de la nature 

Introduction générale : connaître quelques grandes orientations 

thématiques, commencer à les « bricoler » pour forger des plans et 

articuler des illustrations tirées des ouvrages au programme 

Muriel van Vliet 

 

Première partie - Les grandes orientations thématiques  

I. La nature comme objet de recherche stimulant (A.), comme ressource pour remplir des 

besoins vitaux (B.) et comme guide pour viser le bonheur (C.) 

A. Epistémologie et approche scientifique - Expérimenter sur la nature pour mieux la 

connaître 

1. Observer finement pour décrire la nature : exercer ses sens, les aiguiser, observer les 

différences significatives et savoir lire et interpréter les qualités des différents milieux de 

vie, apprendre à classer rigoureusement les espèces et caractériser organes et fonctions, 

nommer les plantes et les animaux pour appréhender l’ordre que nous présente la nature 

(biologie, taxinomie, physiologie…). Histoire des classifications (Aristote, Linné, Buffon...)  

2. Dégager les lois de la nature : modéliser (Galilée, modélisation de la chute des corps), 

abstraire, opérer par induction à partir d’expériences répétées (Locke, Hume, Bacon, 

empirisme), quantifier, dégager des constantes, savoir jouer sur les différentes variables 

pour modifier le comportement d’un objet ou d’un individu dans la nature ou en 

laboratoire (« on commande à la nature en lui obéissant », Francis Bacon), faire des 

hypothèses, émettre des hypothèses et les vérifier (sciences de la nature, 

physique/chimie, mécanique), fixer un protocole expérimental 

3. Systématiser les lois et unifier le savoir scientifique de la nature comme cosmos : « La 

nature ne fait pas de saut » (Kant), réfléchir aux outils et instruments utilisés et à ce que 

cela implique pour avancer sur la route sûre de la science pensée comme progrès, 

corriger les estimations (épistémologie = réflexion sur la manière dont on connaît, 

philosophie des sciences) 

 

B. Pratique et approche technique - Expérimenter sur la nature pour l’utiliser comme moyen 

et la maîtriser à nos fins 

1. Expérimenter sur les plantes et les animaux pour connaître leur comportement et les 

faire servir aux besoins humains utiles à la survie humaine (agriculture, élevage)  

2. Expérimenter sur les animaux et les humains pour faire progresser la médecine et faire 

reculer la douleur, la souffrance et la mort, se soigner (santé/maladie) 

3. Exploiter les ressources de la nature pour remplir les besoins naturels des hommes et 

pour habiter la terre de manière confortable (extraire des ressources, trouver des 

sources d’énergie, améliorer l’habitat, la qualité de vie) – L’ère des machines : beauté des 

premiers outils, dignité des premiers outils (Leroi-Gourhan, progrès technique). 

L’approche mécaniste de la nature : analogie du vivant et de la machine, théorie de 

l’animal-machine (Descartes). 

4. Se lancer des défis et maîtriser les éléments en faisant des expériences limite qui testent 

les capacités de résistance du corps et de l’esprit à des contraintes extrêmes, s’aventurer 

au plus loin de ce que l’homme peut tester sans en mourir (héroïsme). Vaincre la force 



des éléments, dompter les forces de la nature. « On ne sait pas ce que peut un corps » 

(Spinoza).  

 

C. Ethique, morale et esthétique – S’inspirer de la nature pour bien agir, respecter autrui, 

éprouver du bonheur, de la joie de vivre 

1. « Nature est un doux guide » (Montaigne) : la valeur inestimable de l’instinct pour la 

survie, plus rapide et plus sensé que la raison. La sensibilité au milieu, partagé avec les 

animaux. Spontanéité du vivant, capacité innée à trouver des issues.  

2. La nature ne fait rien en vain - Tout est bien sortant des mains de la nature, « Suivre la 

nature » (Lucrèce) : il y a une logique de la nature, une logique du vivant – Revenir à la 

nature permet d’éviter de se perdre dans le luxe inutile, les désirs artificiels qui rendent 

l’homme fou, jaloux, méchant, malheureux. « Suave mari magno… » (Lucrèce, en latin) = 

« qu’il est doux, quand la mer est en tempête », de rester à profiter du frais gazon vert 

pendant que les hommes se lancent à la course aux honneurs et vont à la guerre. Revenir 

à la nature, comme à une norme, c’est revenir à la « sympathie naturelle » des hommes 

les uns envers les autres, leur respect de l’écosystème, une harmonie entre humains et 

non-humains (Rousseau). Epicurisme. Les personnes doivent être estimées non selon 

leurs rangs sociaux, leur « bonne » naissance, mais selon leurs qualités réelles, comme 

des alter-ego. Réciprocité des personnes : égalité (Kant). Critique des privilèges.   

3. La nature artiste : splendeur de la nature, prodigalité de la nature, aspect sublime (Kant), 

y compris des tempêtes, grandeur infinie - douceur de vivre en suivant les changements 

des saisons – Beauté du paysage pensé comme un tableau harmonieux. Joie de vivre. Gai 

savoir qu’est le savoir du corps, de la vie (Nietzsche).  

 

II. Les limites imposées à l’homme par la nature : des limites à la connaissance (A.), des 

limites à son usage (B.), des limites au respect de la nature (C.) 

A. Les limites à la connaissance de la nature 

1. L’inexpliqué, l’inexplicable, le mystère, le miracle : « Nature aime à se cacher » 

(Héraclite). La nature est cryptée, à déchiffrer mais sans qu’on en perçoive le code. 

Grand livre de la nature. Harmonie des contraires : autocontradiction, principes 

contraires (chaud/froid, haut/bas, sec/humide…), tensions, polarités. La nature 

s’offre à un discours poétique et mythique plutôt que scientifique et rationnel. Magie 

par exemple du fait de donner la vie. Nascor (en latin) = naître.   

2. Le monstre, sans pareil, hors-norme, contre-nature : la nature semble vouloir aller 

contre ses propres règles en mettant au jour des individus qui sont sans-pareil, qui ne 

peuvent se reproduire et sont non-viables. 

3. Prodigalité infinie de la nature, écart constant entre théorie et pratique : le réel est 

toujours plus riche que nos théories étroites, nos maigres concepts, les étiquettes 

que nous voulons coller sur les choses. Elan vital, énergie créatrice (Henri Bergson) : 

limites du langage à le dire. Nous ne pouvons qu’en avoir l’intuition sans pouvoir le 

conceptualiser définitivement.  

4. Contingence des futurs, imprévisibilité, plasticité du vivant : la « fragilité des affaires 

humaines » (Aristote) empêche toute prévision stable. On doit se contenter de la plus 

grande prudence comme méthode pour louvoyer entre divers écueils, le trop et le 

trop peu.  

5. Difficulté à systématiser les sciences de la nature en un tout : aspect chaotique de la 

nature (Nietzsche), contingence de l’ordre (Kant) ? Et si la nature était un chaos sans 

ordre ?  



 

B. Les limites à la maîtrise de l’homme sur la nature 

1. Les catastrophes naturelles : l’ordre des choses se rappelle à nous. « L’homme est 

un roseau, le plus faible de la nature », un rien, un souffle, suffit à le faire plier 

(Pascal). Fragilité de l’homme, petitesse de l’homme. Invitation à l’humilité devant la 

grandeur de la nature. Difficulté à saisir la place de l’homme dans la nature, pris 

entre l’infiniment petit et l’infiniment grand, la circonférence de la terre est partout 

et son centre nulle part. Difficulté à trouver un point fixe, une vérité stable, un absolu 

(Pascal). Le refuge dans la religion pour trouver un réconfort repose sur un pari, non 

sur une démonstration (Pascal). 

2. Les catastrophes engendrées par l’agir technique humain : surarmement, sur-

chasse, surpêche, danger atomique, guerre de tous contre tous, interindividualisme 

belliqueux (Hobbes) – « Honte prométhéenne » : honte face aux dégâts causés par la 

technique humaine (Günther Anders). Anthropocène : couché géologique datant 

notre passage sur Terre, visible des années après l’extinction de tout homme. 

L’homme a marqué l’histoire de la Terre, par l’industrialisation et par sa pollution.  

 

C.  Les limites à l’action éthique et bioéthique : difficulté de l’homme à se mettre lui-

même des limites à sa propre expérimentation – Hybris humaine (en grec, démesure) 

1. Violence humaine, cruauté humaine face aux bêtes. Insensibilité de l’homme à la 

souffrance animal et à la nature. L’homme, irrespectueux de son propre milieu et de 

ses semblables. Injustice dans la répartition des fruits de la nature, qui devraient 

profiter pourtant à tous de manière équitable (« La Terre n’est à personne et ses 

fruits sont à tous »).  

2. L’absence de réflexion sur la conséquence de nos actions : absence de sentiment de 

responsabilité. Difficulté à se sentir responsable, coupable. Fermer les yeux sur les 

dégâts causés. Inertie, rester dans l’ornière, difficulté à mettre en place des réformes 

de grandes ampleurs, à prendre de réelles décisions pour « sauver la planète ». Film : 

Don’t look up  

3. L’animal réduit à une machine, « l’arraisonnement de la nature », identifiée à un 

réservoir d’énergies à exploiter, les hommes à un « parc humain » (Heidegger). 

L’expérimentation sans limite opérée sur le vivant. Les expérimentations sur les 

humains dans les camps de concentration ou dans des pays pauvres exploités par les 

pays riches (tests de vaccins, crèmes, médicaments en jouant sur la désinformation).   

4. L’humain déraciné, exilé, en perte de repères, hors sol, l’individu exploité (Simone 

Weil). Les paysans travaillent sur leur tracteur automatisé comme face à un 

ordinateur géant. Ils n’ont plus la maîtrise de l’achat des graines (Monsanto Bayer), 

etc. L’utilisation de pesticides est gérée et décidé par des instances non-

démocratiques. L’agriculture est le jouet de lobbys. La terre n’appartient plus aux 

paysans, perte d’indépendance et d’autonomie pour gagner sa subsistance, 

asservissement au capitalisme sauvage (cf. Aurélien Berlan, Terre et liberté). 

5. Malheur de l’individu en société, homme = animal dénaturé (Rousseau). Difficulté à 

en sortir pour se reconnecter à la nature. Perte de sensibilité des enfants à la nature. 

L’idée de sauver la nature n’a pour certains enfants, peuples, partis politiques plus de 

sens. Perte d’imagination et de créativité, perte de motricité, troubles de l’attention.  

  



 

III. La nature comme ce qui permet de saisir ce qu’est une vraie expérience 

A. Vivre une expérience en première personne : seule vraie formation (Bildung) 

(Goethe, Rousseau). Se mettre en chemin, l’apprentissage, le voyage initiatique, 

marcher dans la nature pour se former (Wanderjahre, les années de voyage). S’isoler 

du monde pour le ressentir : Les rêveries du promeneur solitaire, Rousseau. Le 

Romantisme. Naissance de l’individu, du sujet singulier grâce à l’expérience vécue.  

B. Tout n’est pas dans les livres : la théorie vaut moins que la pratique. « Ce qui est 

bon en théorie ne vaut rien en pratique ». J’apprends mieux en pratiquant qu’en 

lisant (Montaigne, Rousseau). Le sens pratique, le bon sens, l’intelligence pratique 

(Bourdieu). La saveur du réel, le sel de la vie (Françoise Héritier). 

C. S’exercer, le bonheur de l’acquisition de dispositions (Aristote), essayer, se tromper 

et réussir : hexis, disposition acquise (Aristote, en grec).   

D. Transmettre ses expériences : l’histoire comme progrès collectif, le récit, le partage, 

le colloque, le roman à caractère pédagogique (Verne), instruire les autres, dimension 

dialogique et intersubjective du savoir, témoigner d’une expérience limite ou extrême 

qui permet aux autres de se mettre à notre place. 

E. Connaître son métabolisme, exercer sa volonté de puissance, faire des expériences 

« métaphysiques » révélant la nature du monde et de l’individu (la révélation faite à 

Sils-Maria, en haute-montagne, de l’éternel retour de toute chose, Nietzsche) 

F. Se connaître soi-même : la nature comme miroir pour le sujet qui la contemple. 

Traverser des périls, vivre des péripéties, revenir à soi (Ulysse). Ex-periri = en latin, 

traverser des périls et en sortir changé. Une expérience change notre identité en 

profondeur. On n’en sort pas indemnes.  

 

IV. L’expérience comme manière de saisir combien la nature a d’aspects changeants, 

comme elle peut être pensée différemment 

A. La nature comme cycle, répétition, rythme circulaire (cf. Virgile) : le calendrier, les 

saisons, la régularité – Vision grecque et romaine de l’univers comme d’un monde 

clos. Ce n’est qu’à la Renaissance qu’on va le saisir comme un univers infini 

(Alexandre Koyré). 

B. La nature comme flux et fleuve (phuein= couler en grec, a donné le mot physis, la 

nature et en français le mot physique) : « Tout coule » (Héraclite). « Dans le même 

fleuve, nous nous baignons et nous ne nous baignons pas », « Nous ne nous baignons 

jamais dans le même fleuve » (Héralite).  

C. La nature comme mécanique et comme machine (Descartes) 

D. La nature comme transformation et métamorphose perpétuelles (Goethe, La 

métamorphose des plantes) : évolution de la nature (Darwin) 

E. Naissance, croissance, vie, reproduction et mort : un destin commun pour tous les 

vivants (capacités sensitives, reproductives, locomotrices, intellectives…) 

F. La finitude de tout être, l’aspect éphémère de tout vivant 

G. La vie comme source de valeur, la vie comme valeur suprême, création de valeurs 

nouvelles (Nietzsche) : la question des normes naturelles 

H. La nature a une histoire (histoire naturelle)– L’âge de la terre (géologie) : allons-

nous vers la fin des temps ? L’avenir sera-t-il apocalyptique ? Faut-il être climato-

sceptique ? Comment anticiper les temps à venir ? Comment sensibiliser 

individuellement et collectivement, socialement et politiquement aux rapports du 

GIEC sur le réchauffement climatique et la chute de la biodiversité ?    



 

V. Les facultés à l’œuvre pour éprouver la nature à sa juste valeur 

A. L’instinct de survie 

B. Les pulsions de vie (désir), pulsions de mort (agressivité) (Freud) 

C. La sensibilité : voir, toucher, goûter, sentir, écouter 

D. La sensibilité à la douleur animale, l’empathie, la pitié : un visage qui nous regarde 

nous invite de manière muette à ne pas le tuer – « Tu ne tueras point » (Levinas) 

E. La sensibilité au vivant : l’attention, le souci, le soin, la tendresse, l’amour des bêtes 

F. Le langage, la communication inter-espèces : domestiquer, interpréter les 

expressions, les gestes corporels (éthologie : Montaigne, Konrad Lorenz) 

G. « Devenir animal » (Philippe Descola) : oublier la raison et la rationalité, retourner au 

corps, mimer les animaux pour communiquer avec eux (le chamane). 

H. L’affect : terreur, peur, joie, désir… 

I. La rationalité : classer, mettre en ordre 

J. Le sens éthique : respect, responsabilité (Hans Jonas : ce dont je suis responsable, 

c’est de tout être impacté par mon agir, à plus ou moins long terme – « Je suis 

responsable de mon agir en tant qu’il affecte un être » - Le principe de responsabilité 

– Le « droit des générations futures » à bénéficier du même héritage naturel que 

nous)  

K. La réflexion : réflexion sur le sens de la vie, le sens du progrès technique humain (est-

ce un réel progrès ?), autoréflexion sur le sens de notre propre existence 

  



 

Deuxième partie - Trouver des amorces de plans pour argumenter et illustrer le propos avec les 

œuvres au programme 

On reprend ici des idées formulées plus haut pour voir comment on peut commencer à les 

réagencer pour former des argumentations explorant divers points de vue et trouver des 

illustrations dans les livres pour les illustrer 

I. Ambivalence de la nature : à la fois ressource (1.), mais aussi obstacle ou limite (2.) 

aux projets utopiques des humains – Ambivalence également de l’agir technique 

humain : à la fois utile à la survie (1.) et néfaste sur le long terme à l’écosystème (2.) 

 Définition : La nature est ce qui entoure l’homme, c’est son milieu de vie. La nature est ce que 

l’homme n’a pas encore techniquement transformé, cultivé, ce qu’il peut utiliser pour remplir ses 

besoins, mais aussi ce qui lui résiste et lui impose des contraintes.  

La nature est à la fois une ressource, un réservoir de matériau, une richesse infinie où puiser 

de l’énergie, mais parfois aussi un obstacle aux objectifs, rêves et projets utopiques et fous des 

hommes. La nature est donc profondément ambivalente : elle porte deux (ambi = deux en grec)  

valeurs, l’une positive et l’autre négative. Dans nos trois ouvrages, ces deux valeurs sont explorées sans 

nécessairement trancher absolument ni quant à la positivité absolue de la nature, ni quant à la 

positivité absolue de la technique humaine.  

Il convient donc dans vos dissertations de montrer que vous savez nuancer votre 

propos (Certes…Toutefois…) :  

I. Certes, la nature peut être notre alliée (ex. 1, dans Vingt-mille lieues sous les mers (abrégé 

VM), la richesse des océans est manifeste, symbolisé par les perles gigantesques trouvées par le 

Capitaine Nemo dans des huîtres perlières qu’il cultive avec soin ; ex. 2, dans Le Mur invisible (abrégé 

MI), les récoltes de pommes de terre réalisées par la narratrice croissent avec le temps ; ex. 3, dans La 

connaissance de la vie (abrégé CV), la maladie se trouve parfois surmontée avec énormément 

d’inventivité par l’individu, la nature inventant des solutions inouïes)…II. Mais la nature peut aussi 

contre-carrer complètement nos plans par les contraintes implacables que l’adversité impose à l’agir 

technique (ex. 1, dans VM, le manque d’oxygène sous la banquise entraîne presque la mort du 

Professeur Aronnax ; ex. 2, dans MI, le mal de dents de la narratrice la rend presque folle de douleur ; 

ex. 3, dans CV, le monstre peut se révéler non-viable)… 

Autre idée d’argumentation possible : I. Certes, l’homme par sa technique domine la nature 

(ex. 1, dans VM, le Nautilus défie toutes les nouvelles technologies en utilisant l’électricité de manière 

inédite ; ex. 2, dans MI, Louise, la cousine de la narratrice, et son mari Hugo, ami de la narratrice, 

organisent des parties de chasse sur leur domaine et y règnent en maître, tandis que le bunker 

antiatomique construit par Hugo semble pouvoir résister à toute épreuve ; ex. 3, dans CV, la médecine 

a témoigné de progrès incontestables depuis les rudiments posés par Gallien…) ; II. Mais la technique 

est également potentiellement destructrice (ex. 1, dans VM, le capitaine Nemo témoigne du fait que 

la sur-chasse conduit à la disparition potentielle d’espèces comme le dauphin, la baleine ou le Dugong ; 

ex. 2, dans MI, à la fin de l’ouvrage, l’homme inconnu qui fait irruption dans le monde de la narratrice 

est le symbole de la force violente de l’arme humaine dressée contre des animaux sympathiques et 

sans défense qu’il tue avec acharnement ; ex. 3, dans la CV, les expérimentations animales sont 

décriées car elles engendrent chez les animaux des réactions catastrophiques au milieu particulier 

qu’est le laboratoire)…Il convient alors dans la partie III. d’évaluer à quelles conditions la nature peut 



devenir et rester une vraie ressource (ex. 1 dans VM, à condition que les fruits de la nature profitent 

à tous, le Capitaine Nemo finançant les luttes qui poussent les faibles à se défendre contre les puissants 

, par exemple en Crète ; ex. 2, dans MI, la nature est une ressource à condition de prendre soin des 

animaux comme des humains) et à quelle condition la technique humaine peut réellement assouvir 

les besoins de l’individu et des sociétés à venir (ex. 3, dans la CV, la nature est une ressource à 

condition de dialogue et d’écoute entre patient et médecin, qui ne doit pas se contenter des mesures 

chiffrées obtenues sur les prélèvements faits aux patients).  

On constate donc l’ambivalence de l’agir technique humain, à la fois salutaire pour la survie et 

potentiellement destructeur à terme de l’écosystème. Il convient dans vos dissertations d’envisager 

d’historiciser ponctuellement les problèmes : I. Certes, autrefois, la technique semblait uniquement 

salvatrice…(ex. 1, dans VM, la pêche et la chasse ont permis de s’alimenter de manière sans cesse plus 

diversifiée). II. Toutefois, aujourd’hui les nouvelles technologies (ex. 2 de la surpêche, à nouveau dans 

VM) et les armes de destruction massive font de la technique la source d’un risque majeur pour la 

santé et le bien-être des générations à venir (ex. 3, dans MI, on sent planer le risque de guerre 

nucléaire, à cause du bunker créé par Hugo et de la présence récurrente des armes. C’est en 1969 un 

thème d’actualité à cause de l’escalade constatée dans l’armement mondial, du surarmement).   

II. Suivre la nature ? Enchaîner des idées en approfondissant ses tenants et aboutissants 

 

1. La nature semble offrir spontanément des pistes, donner des directions, proposer une 

orientation à l’homme et aux animaux. La nature nous guide vers des solutions possibles, 

de guérison, par exemple. Les proverbes parlent d’eux-mêmes : « La nature ne fait rien en 

vain ». « Tout est bon sortant des mains de Dame Nature ». Elle n’est pas réductible à une 

mécanique inerte et aveugle. Elle semble une dynamique de déploiement porteur de sens, 

animée presque par des intentions ou des forces qui permettent a minima de perpétuer la 

vie, bien que de manière confuse et inconsciente (ex. 1 dans MI, la narratrice est sensible 

au fait que Bella porte un veau qui va lui permettre de perpétrer l’espèce). Henri Bergson 

parle d’élan vital, d’énergie créatrice pour parler de la nature (ex. 2, dans VM, la profusion 

d’espèces de poissons décrite est proprement hallucinante, tant la nature est prodigue !) ; 

Aristote parle de forces formatrices qui permettent de développer des dispositions 

naturelles (marcher, boire, manger…). Les instincts sont comme des tendances 

involontaires qui portent les vivants à survivre et à remplir leurs fonctions vitales coûte que 

coûte (dans VM, c’est Ned Land qui est le plus porté par l’instinct de la chasse et veut en 

tant qu’harponneur, tuer le plus d’espèces possibles).  

2. La nature semble même à certains animée par un but (telos, en grec) caché. Elle évolue 

sans cesse, semblant inventer de nouveaux êtres et modifier ses conditions de manière 

surprenante. Elle est en partie prévisible, connaissable, et en partie non-maîtrisable, 

chaotique en apparence, secrète, mystérieuse. Cet aspect est par exemple lisible dans VM, 

le Capitaine Nemo est le gardien des secrets cachés de la nature, par exemple l’Arabian 

Tunnel, dont personne ne soupçonne l’existence entre la Mer Rouge et la Méditerranée – 

Pure invention de la part de Jules Verne !). Selon un proverbe antique, « Nature aime à se 

cacher » (kruptei, en grec = elle se cache, elle est cryptée). Elle semble animée de forces 

que tantôt nous dominons, tantôt qui nous dominent. Dans MI, il est net que la narratrice 

oscille entre des phases de repos et d’admiration et des phases d’épuisement et de 

découragement total. La nature bouge, se meut (phuein = en grec ancien, couler), elle est 

déploiement d’une forme qu’elle contient en germe. Dans MI, l’eau qui coule sous le mur 

est symbole de la vie. Dans VM, c’est également la métaphore du fleuve du Gulf Stream 

dans la mer qui rappelle que la vie coule dans la nature.   



3. Maîtriser la nature est un objectif que l’homme semble avoir partiellement réussi, mais 

il ne peut prétendre tout connaître, tout optimiser techniquement. Le mythe du progrès 

perpétuel n’est plus unanimement partagé. Le mythe du progrès a été écorné par les 

grandes guerres mondiales, mais aussi la pandémie du covid, la prise de conscience des 

dégâts causés par l’homme lui-même, suite aux accidents de Tchernobyl, de 

Fukushima…Une « honte prométhéenne » gagne l’humanité en songeant au potentiel de 

destruction des techniques, dit Günther Anders. Ayant contribué à l’élaboration de la 

bombe atomique, Einstein dit dans Comment je vois le monde : « Il y a des choses qu’il 

vaudrait mieux ne pas faire ». C’est ce qu’incarne le Capitaine Nemo : à la fois, il est à la 

pointe du progrès technique avec le Nautilus, mais il critique la violence et l’inégalité parmi 

les hommes, qui l’ont fait devenir misanthrope. Dans MI, le spectre de la guerre atomique 

plane sur l’ouvrage. On peut imaginer que si le mur invisible s’est mis en place, c’est peut-

être parce que le monde a été détruit par l’atome et qu’un dispositif antiatomique s’est mis 

en route (pure hypothèse, car rien n’est dit sur cela dans le livre de Marlen Haushofer).  

4. L’écologie permet de mesurer l’ampleur des effets de la présence humaine sur terre. 

L’anthropocène est le nom donné à la couche géologique de la Terre qui est et restera 

marquée par la présence de la technologie humaine. L’homme construit autant qu’il 

détruit. Il faut prendre conscience de la précarité de la situation de l’homme sur Terre et 

de la fragilité des affaires humaines, selon une expression de Hannah Arendt, à cause de 

l’inconstance des humains et de leur incapacité à anticiper le futur, qui demeure incertain, 

nous dit Aristote dans l’Antiquité. Réfléchir à la nature, c’est réinscrire l’homme dans un 

cycle plus grand que lui, comme le font les Stoïciens et Epicuriens, c’est faire réfléchir à sa 

place dans l’échelle de l’évolution, savoir son rôle au sein de l’écosystème et l’importance 

de son interrelation constante aux autres espèces, dont il dépend et qui dépendent de lui. 

VM et MI traduisent chacun cette précarité du vivant. 

 

III. Connaître la nature pour la maîtriser – Avoir en tête ce rapide aperçu sur l’histoire de 

la science (qu’offre d’ailleurs de manière détaillée la CV de Canguilhem) pour la 

mobiliser ponctuellement en arrière-plan de votre dissertation 

 La connaissance de la nature a commencé avec les présocratiques (les auteurs nés avant 

Socrate, donc avant le IVème avant JC). Des savants comme Empédocle ont essayé de comprendre la 

nature des éléments fondamentaux qui composent le monde (il liste : eau, terre, feu, air) et leurs 

relations (amour et haine, attirance et répulsion). Certains Grecs de l’Antiquité comme Anaxagore ont 

imaginé que tout provenait d’une grande explosion de feu (ekpurosis, en grec), qui allait ensuite se 

résorber pour revenir au point initial, au terme de ce qu’il nommait la grande année (3000 ans !). 

Démocrite a imaginé sans pouvoir l’observer que le monde était fait d’atomes et de vide, les atomes 

chutant dans le vide selon la nécessité de leur nature et s’agrégeant pour former des corpuscules plus 

gros. Démocrite est le premier à penser la nature comme déterminée par la nécessité et le hasard et à 

faire reculer le rôle des dieux, ne se souciant selon lui pas de nous. Les Stoïciens comme Epictète, 

pensent au contraire que le monde est une harmonie pensée par les Dieux qui a un sens que l’on ne 

comprend pas totalement. Ils pensent que l’on participe à ce grand tout malgré nous. Diogène est un 

cynique de l’époque d’Aristote, qui pense qu’il vaudrait mieux vivre comme un animal : il vivait nu dans 

une jarre aux portes d’Athènes et il se masturbait en public, se moquant du luxe et des conventions. 

Platon pense que le monde est fait de matière originelle, à laquelle un démiurge donne forme en 

prenant modèle sur des idées, qu’il conçoit sur le modèle de rapports éternels entre les éléments qui 

pré-existent et ne dépendent pas du point de vue subjectif que l’on adopte sur eux, tels des rapports 

entre nombres ou bien entre notes (accords) par exemple.  



Empiriste, Aristote a réfléchi quant à lui parmi les premiers à ce que signifie être vivant pour 

distinguer trois types d’âmes qui animent le vivant : âme végétative pour les plantes qui se nourrissent, 

âmes sensitives pour les animaux, qui se reproduisent, croissent, se nourrissent et sont capables de 

sensations ainsi que de mouvement par eux-mêmes (locomotion), âmes intellectives pour l’homme, 

capable de réfléchir et d’organiser des moyens en vue d’une fin (capacité à la pensée technique et à la 

théorie, la contemplation abstraite). Aristote est un des premiers à penser le vivant comme un 

ensemble d’organismes, à classer le vivant, à le collectionner grâce à Alexandre le Grand, dont il était 

le précepteur. Il est un des premiers à faire des expériences concrètes d’observation, même si elles sont 

parfois fautives (notamment sur la reproduction, il néglige le rôle de la mère, jugée simple matrice et 

sur l’origine des monstruosités, dont il attribue la responsabilité à la mère, matière non adaptée à sa 

mise en forme !). Les Epicuriens, comme Epicure et Lucrèce, suivent quant à eux la trace de Démocrite 

et font reculer la place des Dieux dans la compréhension du sens du monde. Lucrèce a dédié un 

magnifique poème à la nature (De natura rerum = de la nature des choses en latin), qu’il voit comme 

une transformation perpétuelle, une profusion de nouveaux êtres : c’est la prodigalité de la nature qu’il 

faut vénérer. Selon lui, les humains se trompent en cherchant la gloire, le renom, le progrès technique : 

ceux-ci sont vains et conduisent à la guerre et à une rivalité ignoble, sans nom ; pour vivre heureux, il 

faut suivre la nature, vivre caché. « Qu’il est doux, quand la tempête » (suave mari magno, en latin…) 

emmène les navires au large pour d’ambitieux et vains projets lointains et artifciels, de s’étendre sur le 

frais gazon et de regarder la nature…   

 La nature n’est connue au sens véritable du terme qu’au XVIème siècle, avec Copernic, dont les 

thèses ne sont pas accréditées, puis surtout au XVIIème siècle, avec des savants comme Descartes, 

Galilée, Leibniz, Huygens,…qui permettent de faire des observations pour trouver les lois de la nature 

par modélisation et mesure. Copernic établit l’héliocentrisme, contrant le système ptoléméen géo-

centré. Descartes découvre les lois de l’optique, Galilée confirme l’héliocentrisme, découvre la loi de la 

chute des corps et ses constantes, Leibniz s’inspire des observations au microscope faites par 

Leeuwenhoek : il découvre l’infiniment petit et les spermatozoïdes qu’il nomme animalcules. Huygens 

veut quant à lui créer un microscope idéal : il découvre les anneaux de Saturne, des lunes tournant 

autour d’autres planètes que la Terre… 

Descartes est déterministe et mécaniste : il pense que les animaux peuvent être modélisés 

comme des machines humaines. Par exemple, le système sanguin peut être vu comme similaire à celui 

d’une fontaine. Il pense que l’homme peut se rendre « comme maître et possesseur de la nature » 

(Discours de la méthode). Son idée est qu’il faut faire des expériences pour pouvoir connaître la 

physique, afin de développer ensuite la mécanique (la technique), développer la médecine, mais il 

n’oublie pas également que l’homme doit développer la morale (s’en remettre aux hommes les plus 

avisés de son époque). Christian Huygens est un des premiers à organiser le savoir scientifique au plan 

européen, en contribuant à l’Académie royale des sciences. Les savants se réunissent pour partager 

leurs expériences, notamment à Londres. Newton va marquer le XVIIIème siècle par l’universalité des 

lois de la nature qu’il met au jour : loi de l’attraction des corps notamment. La nature semble se dévoiler 

dans toute sa rationalité. 

Au XVIIIème siècle, les modèles mécanistes de l’animal-machine sont relativisés. Kant critique 

la pertinence de ce modèle en indiquant les caractéristiques du vivant irréductibles à la machine : la 

naissance, la reproductibilité, la plasticité des organes. Il défend l’intérêt, aux côtés du mécanisme, du 

finalisme, théorie portée par l’impression que tous les organes sont en vue du tout qu’ils forment et 

du holisme, l’intérêt de réinsérer les organes dans le tout de l’organisme et l’organisme dans son milieu 

global. Kant montre l’importance de ne pas réduire l’individu vivant unique à un concept figé. La nature 

déborde les cadres et le vivant est en partie ce qui nous oblige à re-réfléchir à nos modes de classement. 



Kant fait prendre conscience à la contingence de l’ordre dans la nature et à une forme de relativité des 

classements possibles. 

 A XIXème siècle, le monde s’industrialise. La révolution industrielle laisse espérer un progrès 

infini. La nature semble ce qui est au service de l’homme, un réservoir à exploiter sans limite. Toutefois, 

des savants commencent à percevoir que la chasse peut conduire à l’extermination de certaines 

espèces. Les savants maîtrisent la connaissance des flux des océans et prennent conscience que la 

nature a une histoire, elle évolue. Darwin étudie les fossiles et fait prendre conscience de l’âge de la 

terre. Jules Verne fait écho à ces préoccupations en parlant de la possibilité que le Gulf Stream se 

modifie, que des espèces disparaissent, comme les phoques, les baleines et les dauphins, à cause de 

la surpêche. L’homme prend conscience qu’il a de lointains parents avec les singes actuels. Cela 

constitue pour l’homme une blessure narcissique. L’homme n’est plus la fin de l’univers, son but. Son 

existence devient relative à celle des autres et finie…Les guerres font dire à Valéry : Nous autres, 

civilisations, savons désormais que nous sommes mortelles… 

 Les sciences du vivant se développent au XIXème siècle. On classe les espèces vivantes avec 

Linné, Buffon…Cela oppose différents scientifiques, certains partent de caractéristiques pour classer, 

mais cela conduit à des aberrations, donc d’autres partent au contraire de certains individus typiques 

d’une série autour desquels on organise la description de ceux qui lui ressemble. La biologie se 

détermine comme science du vivant. Le fonctionnalisme permet d’étudier la physiologie des 

organismes dans leur interaction. La morphologie de Goethe accentue l’étude des transformations du 

squelette, des métamorphoses des plantes et des animaux.  

Au XXème siècle, des savants comme von Uexküll et Goldstein étudient le milieu vivant et 

l’interaction de l’individu avec son milieu. Il y a des formes internes présentées par le vivant et de la 

variabilité introduite par le milieu de vie changeant. Un même individu peut réagir différemment au 

milieu à divers moments de sa vie ou de l’année, voire de la journée ou de sa plus ou moins grande 

santé.    

Il est important de connaître des jalons de l’histoire de la biologie, de l’éthologie, de l’histoire 

naturelle, de la physique, de la médecine, etc. pour éclairer vos copies ponctuellement, sans se lancer 

bien entendu dans une grande récitation de l’histoire de ces sciences (se limiter à un paragraphe).  

IV. Les expériences de la nature : plusieurs sens possibles – Opérer une variation 

conceptuelle au cours du devoir pour pointer différents sens possibles du mot 

« expérience » 

1. Théorie et expérience 

L’expérience est en pratique ce que l’on fait pour tenter de prouver la pertinence d’une 

théorie. En ce sens, l’expérience atteste de la pertinence d’une théorie abstraite et confirme une 

hypothèse théorique. L’expérience guide vers des observations de plus en plus fiables et en retour, elle 

permet d’affiner la théorie par des mesures concrètes. L’expérience scientifique de la nature débute 

par des recherches empiriques plus ou moins hasardeuses réalisées souvent pour remplir les besoins 

primaires des hommes (boire, manger, dormir…). Elle est objective, répétable, intersubjective. Elle 

permet de dégager par induction des lois stables chiffrées, avec des constantes.  

2. Double sens du génitif (objectif et subjectif) : expérience que nous faisons sur la nature 

(génitif objectif : la nature est objet) ou expérience que fait la nature (génitif subjectif : 

la nature est sujet) 



Parfois, la nature semble elle-même faire des expériences, au sens où des êtres non-viables 

sont créées, des êtres qui ne peuvent se reproduire et sont qualifiés de monstres. Il semble que la 

nature ait dérogé à ses propres lois, que ces êtres soient contre-nature, hors-normes. Il semble qu’il 

faille reprocher à la nature ces « ratés » de l’évolution. Mais d’un point de vue plus scientifique, les 

monstres s’expliquent par un stoppage du développement normal de l’individu…ils ne sont des 

monstres que relativement à une norme que l’on a fixée plus ou moins arbitrairement. On prête à la 

nature des intentions comme si elle était une personne : on l’anthropomorphise (on lui prête des traits 

propres aux humains). Cela peut être abusif ! La nature agit sans doute aveuglément ! 

3. Expérience vécue 

Mais l’expérience de la nature ne se limite pas à l’expérience scientifique. L’expérience peut 

s’entendre aussi comme expérience vécue, en première personne, comme aventure de vie. Elle se 

forme de péripéties inattendues, de tâtonnements, de traumatisme parfois. Expérimenter, c’est 

essayer, se hasarder, se risquer, aller vers l’inconnu. On compte parmi les expériences vécues majeures 

la naissance, la douleur, le plaisir, la maladie, la mort. L’expérience de donner la vie ou d’assister à une 

naissance est également marquante. La vie se transmet par-delà la mort des individus. Il y a en cela un 

miracle, une magie du vivant qui renaît de ses cendres tels le Phénix.  

 La santé et la maladie polarisent la vie de tout vivant. Tout ce qui augmente la puissance d’agir 

d’un vivant est jugé bon et est marqué par un plaisir, tout ce qui diminue la puissance d’agir d’un vivant 

est jugé mauvais et créée de la souffrance. « Vivre, c’est, même chez l’amibe, préférer et exclure » 

(Canguilhem), aller vers ce qui est bon pour l’individu. L’expérience de la maladie ou de la souffrance 

sont uniques, non-répétables. On peut par empathie les comprendre, mais c’est difficile de se mettre 

exactement à la place d’une personne malade ou souffrante. 

4. Expérience humaine et expérience animale  

 L’expérience de la nature peut se traduire par l’expérience de partager certaines conditions 

avec les animaux, voire avec les plantes. Les animaux peuvent être connus, compris, domestiqués, 

dressés pour les besoins de l’homme. Se pose la question d’une communauté possible entre humain 

et non-humain. Le soin prodigué aux bêtes est un impératif. Elles méritent notre respect. 

5. Expérience métaphysique : la force des éléments    

L’expérience de la nature, c’est aussi celle des éléments, de leur force, de la grandeur de la 

nature, du cosmos infini. Le paysage peut être lieu d’une expérience esthétique, celle du sublime, de 

l’infiniment grand face à l’infiniment petit. Les forces de la nature peuvent se déchaîner dans une 

tempête, lors d’une catastrophe naturelle ou lors de phénomènes rares comme les cyclones, les 

ouragans, les éruptions volcaniques. Cela peut nous effrayer ou si nous sommes en sécurité, nous 

fasciner et nous ravir.  

V. La question des limites à l’agir humain : s’entraîner à mobiliser le concept de limite 

pour argumenter 

La nature pose la question des limites : limites des actions humaines sur l’animal, limite des 

actions techniques, limites au progrès humain. La finitude de l’humain se révèle au travers 

d’expériences d’anéantissement total possible, soit d’espèce, de milieux ou par l’atome, de l’humanité, 

voire de toute vie. L’humain aime chasser, il aime la violence, il aime tuer. Mais la chasse ou la pêche 

peuvent si elles ne sont pas limitées conduire à l’extinction de certaines espèces. Jules Verne aborde 

cela, Marlen Haushofer aussi. La violence semble être le propre de l’individu masculin plus que féminin, 



mais il va sans dire que certaines femmes aiment également la chasse, en témoigne Louise, la cousine 

de la narratrice du Mur invisible. 

Poser des limites est aussi le propre de l’homme au plan moral, social et politique. Ainsi, 

Canguilhem suggère-t-il d’interdire au médecin de faire des expérimentations sur des patients qui lui 

confient leur vie. Dans l’histoire de la médecine, on a d’abord disséqué les animaux sans scrupule. 

Désormais, ces expérimentations sont réglementées. Il convient aussi de faire la différence entre les 

animaux dans leur milieu et les animaux en laboratoire, qui ont souvent des réactions catastrophiques 

au milieu car ils vivent dans un « milieu rétréci » (CV).       

 Les humains aiment normaliser les comportements en figeant des moyennes pour en faire 

des chiffres absolus. Mais en réalité, la vie dépasse sans cesse les normes de sorte qu’être normal, 

c’est être normatif, c’est-à-dire être inventif face aux variations du milieu. On peut voir cette lente 

adaptation au milieu dans MI. La souplesse est la principale qualité du vivant qui s’adapte, se conforme, 

se réforme, se transforme sans cesse. Être malade, c’est ne plus pouvoir être inventif. « La santé, c’est 

le luxe de pouvoir tomber malade » et de s’en remettre (Canguilhem). 

VI. Enjeux des réflexions : épistémologiques, éthiques, bioéthiques, sociaux, politiques, 

esthétiques… 

Ne pas perdre de vue la raison pour laquelle les auteurs du programme ont voulu vous faire 

travailler sur ce thème et sur ces livres en tant qu’étudiants de prépa scientifique. A vous de chercher 

l’intérêt qu’ils revêtent à vos yeux et de vous poser des questions ! Revenez sur ces enjeux au niveau 

des transitions, et de la conclusion.  

1. Enjeu épistémologique 

Que puis-je savoir de la nature au moyen de la science ? Les Anciens avaient-ils une autre image 

de la science que moi ? Oeuvrons-nous en tant que scientifiques pour le progrès technique ? Vers où 

doit se diriger la science ? La science nous permet-elle de vivre des utopies ? La science nous fait-elle 

rêver ? La science peut-elle nous faire peur ?  La nature est-elle ordre ou chaos ? Pouvons-nous prévoir 

les catastrophes naturelles ?    

2. Enjeu éthique et bioéthique 

Comment dois-je traiter les animaux ? Est-ce une bonne chose de chasser et de pêcher ? Dois-

je devenir végétarien ? La souffrance animale est-elle mesurable ? Peut-on se passer d’expérimenter 

sur les animaux ? Devons-nous respecter les animaux comme des personnes ? Devons-nous respecter 

la nature ?  Les générations futures auront-elles la même chance que nous ? Est-ce grave si leurs 

conditions de vie sont dégradées ? Est-ce grave, un monde sans oiseaux ? Sans abeilles ? S’il fallait 

survivre dans la nature, à quoi faudrait-il accorder de la valeur ? Devons-nous protéger les individus 

faibles, non-viables ? L’eugénisme a-t-il un sens ? Avons-nous le droit de modifier le vivant ?   

3. Enjeu social 

Devons-nous collaborer pour nous répartir les fruits de la Terre équitablement ? Faut-il fuir la 

société pour quitter des désirs artificiels et vains ? Pouvons-nous vivre bien hors société ? Retourner à 

l’état de nature, est-ce souhaitable ? Quels sont les avantages à quitter l’état de nature ? Restons-nous 

sauvages, y compris quand nous passons pour civilisés ? Devons-nous apprendre des techniques de 

survie au cas où la société serait déstabilisée par une catastrophe naturelle ou technique ? Si la nature 

est violente, devons-nous trouver refuge dans la vie en société ?    

 



4. Enjeu politique 

Devons-nous mettre en place des lois pour empêcher une exploitation sans limite de la nature ? 

le capitalisme et le libéralisme sont-ils des modèles de société qui permettent de faire face au 

réchauffement climatique ? L’écologie a-t-elle un avenir ? Est-ce aux politiciens de régler la question du 

réchauffement climatique ? La politique peut-elle intervenir pour lutter contre la baisse de biodiversité 

ou est-ce l’affaire des ONG ? La politique décide-t-elle de tout ? L’économie prime-t-elle sur tout ? 

L’impératif de croissance économique tient-il la route ? Nos ressources naturelles sont-elles infinies ? 

La pollution de l’eau par les microplastiques est-elle une affaire d’Etat ?   

5. Enjeu esthétique   

Faut-il rendre les jeunes enfants sensibles à la beauté de la nature ou cela ne sert-il plus à rien ? 

Est-ce naïf de s’extasier devant un coucher de soleil ? Y a-t-il une beauté des gestes techniques destinés 

à la survie ?  Peut-on trouver la nature laide ? Les monstres sont-ils si laids que cela ? Leur laideur les 

condamne-t-elle ? Faut-il apprendre à apprécier ce qui est hors-norme ?  


